
Bulletin cartésien LV
Centre d’études cartésiennes (Sorbonne Université) Centro
Dipartimentale di Studi su Descartes – Ettore Lojacono
(Università del Salento). Bibliographie internationale critique des
études cartésiennes pour l’année 2024

Dans Archives de philosophie 2026/1 Tome 89, pages 155 à 240
Éditions Facultés Loyola Paris

ISSN 0003-9632
DOI 10.3917/aphi.891.0155

Article disponible en ligne à l’adresse
https://shs.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2026-1-page-155?lang=fr

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Scannez ce QR Code pour accéder à la page de ce numéro sur Cairn.info.  

Distribution électronique Cairn.info pour Facultés Loyola Paris. 
Vous avez l’autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.
Sauf dispositions légales contraires, les usages numériques à des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises à l’autorisation de l’Éditeur ou, le cas échéant, de
l’organisme de gestion collective habilité à cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est l’organisme agréé en la matière.

https://shs.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2026-1-page-155?lang=fr


155

Bulletin cartésien LV

Centre d’études cartésiennes (Sorbonne Université)* 

Centro Dipartimentale di Studi su Descartes** – Ettore Lojacono 
(Università del Salento)

Bibliographie internationale critique des études cartésiennes pour l’année 2024***

Liminaires

I. « Outre cela » : derechef, du pilote, du navire et du duc de Luynes, par Dan Arbib
II. Le tourneur d’Amsterdam, par Erik-Jan Bos
III. Sur la découverte récente d’un texte judéo­cartésien du xviiie siècle, par 

Ahuvia Goren
IV. D’un droit à la paresse chez les singes dans la lettre à Chanut du 1er novembre 

1646, par Jean-Louis Poirier
V. Retour sur le Manuscrit de Cambridge des Regulae, par David Rabouin

I. « Outre cela » : derechef, du pilote, du navire et du duc de Luynes

La Meditatio VI affirme : « Docet etiam natura, per istos sensus doloris, famis, sitis, 
etc., me non tantum adesse meo corpori ut nauta adest navigio, sed illi arctissime 

BULLETIN

* Centre d’études cartésiennes de Sorbonne Université, dirigé par Vincent Carraud ; directeurs du Bulletin 
cartésien : Dan Arbib et Yoen Qian­Laurent ; secrétaire scientifique du Centre d’études cartésiennes : Dan Arbib.

** Centro Dipartimentale di Studi su Descartes – Ettore Lojacono de l’Université du Salento, dirigé par 
Igor Agostini.

*** Le Bulletin dans son intégralité est consultable sur Internet à l’adresse des Archives de philosophie : www.
archivesdephilo.com et à celle du site Cartesius, dirigé par Giulia Beligioioso : www.cartesius.net.

Réalisation du Bulletin : (1) Liminaires : MM. Dan Arbib, Erik­Jan Bos, Ahuvia Goren et Jean­Louis Poirier ; 
(2) Comptes rendus  : Mmes Giulia Belgioioso, Annie Bitbol­Hespériès, Laura Kotevska, Laura Moretti, 
Elena  Najera, Madeleine Ropars, Sophie Roux  ; MM.  Igor Agostini, Dan Arbib, Jean­Robert Armogathe, 
Fabrizio Baldassari, Félix Barancy, Thomas Bellon, Vincent Carraud, Emmanuel Cattin, Jean­Côme 
Chalamon, Simone d’Agostino, Olivier Dubouclez, Alberto Frigo, Louis Guerpillon, Zuo Huang, Xavier 
Kieft, Jean­Luc Marion, Denis Moreau, Steven Nadler, Louis Pijaudier­Cabot, Yoen Qian­Laurent, Clément 
Raymond, Louis Rouquayrol. – Correspondants : pour la Russie et l’Europe de l’est (langues slaves) : Wojciech 
Starzynski (Varsovie)  ; pour l’Amérique latine hispanisante  : Pablo Pavesi (Buenos Aires)  ; pour le Brésil  : 
Alexandre Guimaraes Tadeu de Soares (Uberlândia) ; pour le Japon : Masato Sato ; pour la Chine : Zuo Huang.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



156

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

esse conjunctum et quasi permixtum, adeo ut unum quid cum illo componam » (VII 
81, 1­5). Si notoire que soit cette affirmation, on n’a sans doute pas assez remarqué 
l’ambivalence de la formule latine : « non tantum… sed », et nous devons à notre 
collègue Elena Najera, de l’université d’Alicante, d’y avoir attiré notre attention. Car 
l’énoncé : « non seulement X, mais Y » peut se prêter à deux interprétations :

1. Une interprétation cumulative : « non seulement X, mais aussi Y. » Y n’em­
pêche pas X, Y s’ajoute à X. Cette interprétation suppose l’interpolation implicite 
d’un aussi, qui permet de conserver le premier membre de la phrase (X) et de lui en 
ajouter un second (Y).

2. Une interprétation substitutive : « pas seulement­X, mais Y » ; autrement for­
mulé : « pas X dans son étroitesse, mais Y ». Suivant cette lecture, le tantum s’applique 
à X pour le caractériser comme limité : il s’agit de n’être pas un X dans sa pauvreté, 
mais d’être Y. Ici, Y ne s’ajoute pas à un X perçu comme réducteur, mais s’y substitue.

Revenons à la phrase de Descartes : « non tantum adesse meo corpori ut nauta 
adest navigio, sed illi arctissime esse conjunctum et quasi permixtum ». Laquelle des 
deux interprétations est la bonne ?

1. Selon l’interprétation cumulative, il s’agirait d’affirmer que je ne suis pas seule­
ment présent à mon corps comme un pilote en son navire, mais que je suis aussi très 
étroitement uni et comme mêlé à lui. La phrase ainsi comprise, l’analogie du pilote 
ne serait pas congédiée : elle serait maintenue, mais surclassée par l’affirmation de 
l’union. Le rapport entre l’âme et le corps demeure celui d’un pilote en son navire, 
mais ne s’y réduit pas : il doit aussi se comprendre comme union très étroite.

2. Selon l’interprétation substitutive, il faudrait admettre que l’âme ne serait pas 
du tout comme un pilote en son navire (car l’analogie est trop réductrice), elle serait 
(au contraire) à penser comme union étroite.

L’enjeu est de taille : il ne s’agit de rien de moins que de préciser le statut à accorder 
à l’analogie du pilote en son navire et donc le rapport de l’âme au corps. Dans un cas, 
l’analogie demeure pertinente mais rééquilibrée par l’affirmation de l’union ; dans 
un autre elle est tout simplement disqualifiée. Que la question se pose, c’est ce que 
montrent les deux choix différents opérés par les traducteurs :

1. La traduction du duc de Luynes opte pour l’interprétation cumulative : « je 
ne suis pas seulement logé dans mon corps, ainsi qu’un pilote en son navire, mais, 
outre cela, que je lui suis conjoint très étroitement et tellement confondu et mêlé, 
que je compose comme un seul tout avec lui » (IX 64). Le outre cela indique bien que 
l’analogie est maintenue, mais contrebalancée par l’union : si l’ego n’est pas dans son 
corps comme un pilote en son navire, il est aussi cela. Ici, l’union étroite n’empêcherait 
pas que mon âme soit quand même dans mon corps comme un pilote en son navire.

2. La traduction de Michelle Beyssade opte pour l’interprétation substitutive : 
« je ne suis pas seulement là comme un pilote dans un bateau, mais […] je lui suis 
très étroitement liée… » (p. 231). Ici, l’analogie est disqualifiée ; l’âme n’est pas dans 
son corps comme un pilote en son navire : l’ego n’est pas du tout cela.

Entre ces deux interprétations, comment trancher ? Il est vain, sauf à s’exposer à 
l’objection de circularité, de renvoyer à la doctrine supposée stabilisée de Descartes, 
puisque c’est précisément dans ces lignes qu’elle s’expose. C’est donc à elles qu’il faut 
revenir : « me non tantum adesse meo corpori ut nauta adest navigio, sed illi arctis­
sime esse conjunctum et quasi permixtum ». À bien regarder, le sed n’ajoute pas, il 
corrige. Si l’expression eût été cumulative, le sed eût été accompagné d’un etiam – ce 
qui n’est pas le cas. Conséquence : le latin de Descartes n’autorise en toute rigueur 
de termes qu’une interprétation strictement substitutive (je ne suis pas du tout un 
pilote, je suis autre chose), quand le français du duc de Luynes donne une version 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



157

Bulletin cartésien LV

cumulative (je ne suis pas seulement un pilote, je suis, en plus, lié étroitement à mon 
corps). Le traducteur a choisi une interprétation cumulative en ajoutant un outre 
cela qui n’a aucun équivalent latin, et introduit même un fâcheux faux­sens quant 
au rapport de l’âme et du corps.

Comment expliquer la bévue du duc de Luynes, que ne corrigera pas Clerselier 1 ? 
Écartons tout de suite l’hypothèse, extravagante ici tant les enjeux sont importants, 
d’une autocorrection de Descartes, hypothèse qu’autorise souvent Baillet aux com­
mentateurs paresseux. Lapsus calami ? Simple négligence comme en exhibent tant 
les « belles infidèles » ? Il se peut. Préférons à ces facilités deux hypothèses.

1. Première hypothèse : le duc de Luynes projette sur le texte des Meditationes 
celui de la Cinquième partie du Discours de la méthode, dans laquelle apparaissait 
déjà l’analogie. Mais le texte de Descartes s’y montrait plus nuancé et plus articulé : 
« il ne suffit pas qu’elle [sc. l’âme raisonnable] soit logée dans le corps humain, ainsi 
qu’un pilote en son navire, sinon peut­être pour mouvoir ses membres, mais qu’il 
est besoin qu’elle soit jointe et unie plus étroitement avec lui, pour avoir, outre cela, 
des sentiments et des appétits semblables aux nôtres » (AT VI 59, 7­17). Selon une 
objection classique 2, l’analogie avec le pilote suffirait ainsi à expliquer la mise en 
mouvement du corps par l’âme, mais non point les sentiments et appétits ; pour 
expliquer ces derniers, l’union serait requise en plus de l’analogie. Il serait donc pos­
sible d’admettre cette dernière (le texte demeure sur ce point indéterminé), mais il 
convient de lui ajouter, outre cela, l’union étroite. Le outre cela du duc de Luynes (IX 64) 
emprunterait donc au outre cela du Discours de la méthode (VI 59) : dans les deux cas, 
l’analogie est insuffisante à expliquer les sentiments et les appétits, mais légitime pour 
penser la mise en mouvement du corps par l’âme. Notons toutefois que le Discours de 
la méthode articulait deux plans : celui de la mise en mouvement du corps par l’âme, 
que l’analogie suffit à expliquer, et celui des sentiments et appétits qui exige l’union ; 
le outre cela se justifiait alors par le dépassement d’un premier plan par le second. Or 
rien de tel dans la Meditatio VI : le passage sur les sentiments et appétits ne suit aucun 
développement, si bref soit­il, sur le mouvement du corps. Ainsi le duc de Luynes a­t­il 
projeté la logique d’un texte dans un autre. Acceptons­en l’hypothèse : il se pourrait 
que nombre d’écarts entre le latin de 1641 et le français de 1647 s’expliquent par le 
recours au Discours de 1637 ; à tout le moins ce pourrait être le cas ici.

2. Autre interprétation plus radicale : le duc n’aurait tout simplement pas admis 
ce qu’il faut bien considérer comme une position radicale de la Meditatio VI, à savoir 
l’union étroite (arcte). Celle­ci exigeait que congé soit radicalement donné à l’analo­
gie platonicienne (au profit, on le sait, d’un rétablissement sui generis du concept 
réaménagé de forme substantielle), puisque cette analogie était intrinsèquement 
dualiste 3. Allons même plus loin : si Descartes cite cette analogie, c’est précisément 
pour s’en démarquer, puisqu’il ira même jusqu’à reprendre, on le sait, le lexique 

1. En effet, Clerselier lui emboîtera le pas en ne supprimant pas le « outre cela » parmi les émenda­
tions qu’il apporte à la seconde édition des Meditationes en français (voir Les Meditations metaphysiques 
de René Des-Cartes, touchant la première philosophie. Seconde edition. Reveuë & corrigée par le traducteur…, 
Paris, chez Henry le Gras, 1661, p. 85).

2. Voir le texte des Conimbres (De anima, 2, 1, 6,2) in E. Gilson, Index scolastico-cartésien, Paris, Vrin, 
1912, 2e éd. 1960, texte n° 462, s. v. « Union ».

3. Cette analogie était prêtée à Platon par la tradition, bien qu’elle ne s’y trouve littéralement pas ; 
voir en revanche Aristote, De l’âme II, 1, 413a9 et Thomas d’Aquin, Contra Gentes, I, 26  ; voir les 
références données par Jean­Luc Marion, in La Pensée passive de Descartes, Paris, Puf, 2013, p. 66, n. 3 
et surtout l’enquête de Frédéric Manzini, « Comme un pilote en son navire », Bulletin cartésien XXXI, 
Liminaire II, p. 163­169.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



158

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

de la forme substantielle (à Regius, janvier 1642, AT III 505, 16­18 4). Mais le duc de 
Luynes n’aura peut­être pu se résoudre à abandonner tout à fait un dualisme qui lui 
paraissait indépassable et auquel le discret maintien de l’analogie pouvait offrir une 
voie d’affleurement. Ainsi témoigne­t­il, jusque dans son écriture, d’une secrète résis­
tance platonicienne devant la percée cartésienne. On sait l’hostilité que les grands 
cartésiens réserveront à l’affirmation de l’arctissime esse conjunctum ; il se pourrait 
que la « traduction » du duc de Luynes témoigne elle aussi d’une discrète, mais non 
moins profonde, réserve d’un des premiers cartésiens devant ce que la postérité 
devait juger comme l’une des thèses les plus audacieuses de la pensée cartésienne.

Dan Arbib (Sorbonne Université)

II. Le tourneur d’Amsterdam

Dès qu’il fit la connaissance de Descartes, Constantijn Huygens fut très impres­
sionné par ses théories optiques. Son vif désir d’en étudier l’application pratique 
dans la production de lentilles de qualité supérieure le conduisit, en 1635, à enga­
ger un artisan pour tailler des lentilles hyperboliques et construire la machine que 
Descartes avait conçue (voir La Dioptrique, AT VI, 216­227). Dans la correspondance 
entre Descartes et Huygens, l’artisan n’est jamais mentionné par son nom, mais il est 
toujours désigné comme le « tourneur d’Amsterdam ». Entre 1635 et 1641, le tourneur 
est mentionné dans pas moins de 18 lettres de Descartes 5. Huygens et Descartes dis­
cutent des progrès et des résultats du tailleur de lentilles. Descartes lui rendit visite 
au moins une fois (AT I, 655­656). Malgré les efforts conjugués, en 1639 il semble 
clair que l’entreprise fait long feu, et le tourneur n’est presque plus mentionné 6.

Identifier le tourneur d’Amsterdam n’est pas simplement une question de 
curiosité historique. Savoir qui a exécuté les conceptions optiques de Descartes – et 
pourquoi l’entreprise a finalement échoué – fournit des aperçus importants sur les 
défis pratiques de la fabrication d’instruments au xviie siècle et sur l’écart entre l’in­
novation théorique et la réalisation pratique dans l’optique de la première modernité.

Plusieurs conjectures ont été faites sur l’identité du tourneur, et il existe un cer­
tain consensus – si l’on peut utiliser ce terme, étant donné l’attention limitée que 
cette question a reçue – sur un candidat possible. Il y a environ 90 ans, Willem Ploeg 
trouva le nom d’un certain maître Paulus Claesz van Arnhem dans une collection 
de papiers de Constantijn Huygens. Il est dit être un draeyer (tourneur), dont les 
dessins d’ornements et plusieurs recettes pour leur embellissement se trouvent dans 
le manuscrit, datés des 4 et 8 janvier 1639 7. De plus, en 1653, Christiaan Huygens 

4. Voir la démonstration de F. Manzini, art. cit.

5. La première mention du tourneur était dans une lettre de Huygens à Descartes, 28 octobre 1635 
(AT I, 590), la dernière dans une lettre de Descartes à Mersenne, 4 mars 1641 (AT III, 331).

6. Pour un compte rendu détaillé des tentatives de fabrication de lentilles hyperboliques et de la 
machine à meuler les lentilles, voir D. Graham Burnett, Descartes and the Hyperbolic Quest: Lens 
Making Machines and Their Significance in the Seventeenth Century, Philadelphia, 2005, p.  59­69  ; et 
Fokko Jan Dijksterhuis, « Constructive thinking: a case for dioptrics », dans L. L. Roberts et al (eds.), 
The Mindful Hand: Inquiry and invention from the late Renaissance to Early Industrialisation, Chicago, 
2007, p. 59­82, surtout p. 61­67.

7. La Haye, Koninklijke Bibliotheek, KA 47. Les dessins se trouvent aux folios 539r­542r ; voir aussi 
546r ; quelques recettes aux 550r­555v ; les dates à fo. 539r et à fo. 550r. Je remercie le conservateur des 
manuscrits Jeroen Vandommele de m’avoir fourni une reproduction, ainsi que Fokko Jan Dijksterhuis 
de m’avoir signalé la thèse de doctorat de Willem Ploeg, «  Constantijn Huygens en de natuurwe­
tenschappen  » (Rotterdam, 1934, p.  36­37). Voir aussi Cornelis de Waard (ed.), Journal tenu par 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



159

Bulletin cartésien LV

(le fils de Constantijn) mentionna un lunetier appelé « maître Paulus », peut­être 
le même artisan d’Amsterdam 8. C’était là tout ce que l’on savait, et il me paraissait 
assez risqué d’affirmer avec Ploeg qu’« il n’est pas trop audacieux de supposer que 
maître Paulus est le tourneur d’Amsterdam 9 ». Mais Ploeg semble avoir eu raison. 
Si les informations supplémentaires, surtout biographiques, permettant de lier maître 
Paulus au tourneur, faisaient défaut, cette lacune vient maintenant d’être comblée 
grâce aux sources d’archives accessibles en ligne.

Un poste pour le tourneur à Leyde

Avant de présenter ce que nous avons trouvé jusqu’à présent, considérons la der­
nière mention du tourneur dans la correspondance entre Descartes et Huygens, qui 
fournit un indice crucial. En juillet 1640, Descartes et Huygens ont aidé le tourneur 
dans sa tentative d’obtenir un poste à Leyde. Le 27 juillet, Huygens écrivit à Descartes :

Monsieur,

La lettre qu’il vous a plu m’écrire en faveur de notre tourneur me trouva auprès de 
Hulst, sur le point d’un voyage que Son Altesse me commanda de faire pour son service 
à la Haye en extrême hâte […] Mais tout ce remuement ne fut pas capable de me faire 
négliger vos commandements, que je révère tant. Je pressai soudainement le Capitaine 
des Gardes de me donner la lettre qu’on vous avait induit à lui faire demander ; et le 
lendemain en fus moi­même le porteur jusqu’à La Haye, d’où je la fis promptement 
passer à Leiden, espérant qu’elle y aura fait les effets qu’on s’en est promis. (AT III, 749)

Descartes répondit de Leyde le 31 juillet 1640 :

Monsieur,

Je tiens à une extrême faveur que, parmi tant de diverses occupations et tant d’impor­
tantes affaires qui doivent passer par votre esprit, vous daigniez encore vous souvenir 
d’une personne si inutile comme je suis. Et je ne doute point que les lettres que vous 
avez pris la peine de procurer pour le tourneur n’aient porté coup ; mais il n’en a pas 
encore senti les effets, sinon en tant que Messieurs de cette ville n’ont jusqu’ici donné 
à personne la place qu’il désire, et que le visage de ceux auxquels il a parlé ne lui en a 
point ôté l’espérance. (AT III, 750­751)

Le tourneur avait jeté son dévolu sur un poste à Leyde – peut­être Descartes l’en 
avait­il averti – et il trouva Descartes disposé à agir en sa faveur. Ce dernier écrivit 
à Huygens pour obtenir du Capitaine des Gardes de Son Altesse une lettre dont le 
tourneur avait apparemment besoin pour obtenir le poste 10. À la fin juillet, cepen­
dant, aucune décision n’avait encore été prise par les « Messieurs de cette ville » 
(Leyde). Le poste en question semble être un poste public, puisque les magistrats 
de la ville en ont la charge. Si c’est le cas, il pourrait s’agir d’un poste dans le service 

Isaac Beeckman de 1604 à 1634, t. 3, La Haye, 1945, p. xiii* ; et Huib Zuidervaart, « The invisible tech­
nician made visible: Telescope making in the Dutch Republic », dans A. Morrison­Low et al. (eds), From 
Earth-bound to Satellite: Telescopes, Skills and Networks, Leyde, 2012, p. 71­72, 81.

8. Christiaan Huygens, Œuvres complètes, t. I, La Haye, 1888, p. 215.

9. W. Ploeg, « Constantijn Huygens en de natuurwetenschappen », p. 37.

10. George Gleser (d.1652), Capitaine des Gardes du prince d’Orange. En 1645, Frans van Schooten 
Jr demanda également à Huygens une recommandation de Gleser concernant sa nomination à l’uni­
versité de Leyde, voir Jantien Dopper, « A life of learning in Leiden: The mathematician Frans van 
Schooten (1615­1660) », thèse de doctorat de l’université d’Utrecht, 2014, p. 38.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



160

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

municipal ou à l’université. De nouvelles informations biographiques sur maître 
Paulus apportent plus de lumière sur cette question.

Paulus Claesz van Arnhem, tourneur

À partir de divers actes notariés et d’autres documents d’archives, nous pou­
vons extraire les informations suivantes sur Paulus Claesz van Arnhem. La première 
mention jusqu’à présent est l’annonce de son mariage avec Josijntje Jans (Bosmans) 
à Amsterdam en 1630 11 : le registre mentionne qu’il est tourneur d’ébène de métier 
venant d’Utrecht, et qu’il était veuf de Lysbeth Jans ; Josijntje venait de Haarlem. 
Le couple eut cinq enfants, qui naquirent à Amsterdam entre 1632 et 1653, mais 
seulement deux fils atteignirent l’âge adulte 12. Deux actes notariés de 1656 et 1667 
mentionnent son âge comme étant de 50 et 60 ans, donc il était né vers 1607 13. 
Il mourut en 1671 14. Son prénom est Paulus, parfois écrit Pauls ou Pouwels. Son 
patronyme Claesz (« fils de Claes ») est mentionné dans la plupart des cas. Dans de 
nombreux cas, il porte le nom de famille Van Arnhem, mais on trouve aussi le nom 
de famille Cleijn, ce dernier semblant en fait être le plus courant. En comparant tous 
ces documents, il ne peut y avoir aucun doute que nous avons affaire à une seule et 
même personne. De nombreux documents indiquent que Paulus Claesz était tour­
neur, et on doit pouvoir déduire qu’il est la personne dont les dessins se trouvent 
dans les papiers de Huygens.

Paulus Claesz van Arnhem, maître d’armes

Un acte du 15 juin 1641, rédigé à Leyde (le plus ancien document hors d’Amster­
dam que j’ai trouvé), mentionne une deuxième profession de Paulus Claesz van 
Arnhem. Il est dit être schermmeester ende kunst draeyer (maître d’armes et tourneur 15). 
Son adresse est le Rapenburg, où Descartes vivait également. La profession de maître 
d’armes est donnée dans la plupart des documents après juin 1641 ; dans un deu­
xième acte de Leyde, d’août 1641, c’est même la seule profession mentionnée 16. Les 
signatures dans ces documents et dans ceux d’Amsterdam mentionnés ci­dessus 
sont clairement de la même personne. Ainsi, maître Paulus n’était pas seulement 
tourneur, mais aussi maître d’armes.

11. Archives municipales d’Amsterdam (GAA), Ondertrouwregister, numéro d’archive 5001, numéro 
d’inventaire 436, p. 121. Ci­après, nous abrégerons « numéro d’archive » en « arch. », « numéro d’in­
ventaire » en « inv. », « archives notariales » en « NA » (le nom du notaire sera indiqué, précédé de 
« not. ») et les registres des baptêmes, mariages et sépultures en « DTB ».

12. GAA, DTB. Les deux premiers enfants ont tous deux étés baptisés Annetje (1632, 1637) ; la pre­
mière fille est probablement décédée avant la naissance de la seconde. Puis ont suivi Claes (1639), 
Paulus (1643) et Alexander (1653). Dans le testament de maître Paulus datant de 1669, seulement deux 
enfants sont mentionnés, Claes et Paulus (GAA, NA, arch. 5075, not. R. Duee, inv. 2468, p. 342­344).

13. GAA, NA, arch. 5075, not. P. de Bary, inv. 1706B, p. 1403­, date: 23 novembre 1656 (voir Jaap van 
der Veen, «  By his own hand: The valuation of autograph paintings in the 17th century  », dans A 
Corpus of Rembrandt Paintings, t. 4, Dordrecht, 2005, p. 38) ; NA, arch. 5075, not. H. Friesma, inv. 3084, 
p. 782, 14 novembre 1667.

14. Il rédigea son testament le 16 décembre 1669 (note 8), léguant à son fils Paulus tous les instru­
ments servant au tournage et au polissage ; aucune mention n’est faite d’épées, etc. Selon un acte daté 
du 11 juin 1671, il est toujours en vie, mais selon un acte daté du 16 septembre 1671, sa femme est veuve 
(GAA, NA, arch. 5075, not. J. de Vos, inv. 2972A, p. 424 ; not. R. Duee, inv. 2470, acte n° 159).

15. Archives de Leyde (ELO), NA, arch. 506, not. P. van Leeuwen, inv. 274, act n° 131. Un kunst draeyer 
est un tourneur qui travaille sur or, argent, ivoire et bois précieux.

16. ELO, NA, arch. 506, not. P. van Leeuwen, inv. 275, acte n° 33.).

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



161

Bulletin cartésien LV

Est­il possible de relier la présence de Paulus Claesz comme maître d’armes à 
Leyde en 1641 avec le poste que Descartes et Huygens tentèrent d’obtenir pour le 
tourneur ? Il semble qu’il y avait eu un recrutement de maître d’armes à l’université 
de Leyde à l’été 1640. Le maître d’armes régulier était Henrick van Taden, qui est 
mentionné plusieurs fois dans les registres du sénat universitaire, soit parce qu’il 
demandait un salaire annuel (en 1637 et en 1638, refusé les deux fois ; l’enseignant 
était payé pour ses leçons directement par les étudiants), soit parce qu’il se plaignait 
des professeurs de médecine qui, avant leurs démonstrations dans le théâtre anato­
mique, avaient l’habitude de traverser les cours d’escrime voisins 17. Début juin 1640, 
un certain Joachim Camerarius demanda au sénat universitaire s’il pouvait prendre 
la place (apparemment vacante) du « gladiateur » (maître de combat ou d’armes) Van 
Taden. Cependant, le sénat décida de demander au magistrat de reporter l’affaire 
jusqu’à ce qu’ils se soient décidés 18. Ces circonstances correspondent à la situation 
décrite dans la lettre de Descartes à Huygens de fin juillet 1640 : aucune décision 
quant à savoir qui obtiendrait le poste n’avait encore été prise. La présence attestée 
de Paulus Claesz van Arnhem à Leyde un an plus tard, dans des documents qui le 
décrivent à la fois comme tourneur et maître d’armes, laisse penser qu’il est le tour­
neur d’Amsterdam. Cette hypothèse est corroborée par Huygens lui­même dans une 
lettre sur laquelle nous reviendrons brièvement.

Obtint­il le poste de maître d’armes ? On ne peut encore le confirmer 19. Nous ne 
savons pas non plus quand exactement il arriva à Leyde ni combien de temps il y resta. 
Mais nous pouvons être certains qu’il devint « maître d’armes de Son Altesse » à l’École 
Illustre et au Collège d’Orange de Breda. Ces instituts d’enseignement supérieur 
avaient été fondés en 1646 par le stathouder Frédéric­Henri, prince d’Orange. Deux 
des trois administrateurs (curateurs) de ces instituts étaient le théologien André Rivet 
et Constantijn Huygens. En août 1647, maître Paulus présenta sa lettre de nomina­
tion au recteur. Ce dernier fut surpris, écrivit­il à Huygens, que le maître d’armes 
de Son Altesse dût recevoir un salaire annuel – égal au salaire d’un soldat ; le recteur 
mentionne quelques réserves sur ce traitement spécial – et que le maître était arrivé 
à Breda sans le sou et sans arrangements appropriés. Cependant, le recteur assura 
Huygens que toutes les questions pratiques seraient prises en charge 20.

Néanmoins les choses ne se passèrent pas si bien pour Paulus Claesz. 
En février 1648, il est réprimandé pour son penchant pour la boisson, et l’affaire 

17. P. C. Molhuysen, Bronnen tot geschiedenis der Leidsche universiteit, t.  2, La  Haye, 1916, p.  216, 
222, 223. Van Taden quitta Utrecht pour Leyde en 1636, mais mourut à Utrecht en janvier 1643 (Het 
Utrechts Archief, DTB, « Henrick Schermmeester »).

18. « Iun. 5 [1640]. Cum exhibitus esset libellus supplex a Ioachimo Camerario, qui petebat in locum 
Henrici gladiatoris substitui, visum est petendum a Magistratu, ut adhuc aliquamdiu res differre­
tur, done gravamina sua proponeret atque exhiberet Senatus Academicus.  » Molhuysen, Bronnen, 
volume 2, p. 243. Le nom « Joachim » figurant dans les registres universitaires est probablement une 
erreur pour Johannes, car Johannes Camerarius est mentionné dans divers registres municipaux de 
Leyde entre 1638 et 1642 en tant que maître d’armes (vechtmeester).

19. Dans Molhuysen, Bronnen, op. cit, aucune autre mention n’est faite concernant le poste de 
maître d’armes. On pourrait peut­être trouver des informations à ce sujet dans les archives munici­
pales, mais comme ce poste n’était pas rémunéré, cela n’est pas certain.

20. Lodewijk Gerard van Renesse à Huygens, 6 février 1647, dans J. A. Worp (éd.), De briefwisseling 
van Constantijn Huygens, t. 4, La Haye, 1914, p. 387, lettre 4 540. Il convient de souligner que, dans cette 
lettre et celles qui suivent peu après, le nom complet du maître d’armes n’est pas mentionné, mais 
l’étude de Langedijk (note 19) donne son nom complet, Paulus Claesz van Arnhem, ce qui ne laisse 
aucun doute sur l’identité du maître d’armes. La correspondance de Huygens peut être consultée en 
ligne, tant l’édition de Worp que, dans la plupart des cas, les manuscrits : https://resources.huygens.
knaw.nl/briefwisselingconstantijnhuygens/en/index_html

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



162

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

est discutée entre Rivet et Huygens. Huygens écrivit à Rivet son dépit d’entendre 
parler du problème d’alcool de maître Paulus et indiqua qu’il n’avait pas remarqué 
cette faiblesse dans le passé, quand le maître séjournait dans sa maison pendant deux 
ou trois semaines à la fois 21 – remarque qui constitue une preuve supplémentaire que 
le maître d’armes doit être la même personne que le tourneur dont les dessins et les 
recettes se trouvent dans la collection de papiers de Huygens.

En juillet 1648, le maître d’armes est mis en prison pendant 24 heures, après 
avoir repris et insulté un étudiant en public ; la rumeur rapportait également, selon 
Rivet, que Paulus Claesz n’était pas compétent dans l’art de l’escrime 22. À l’été 1651, 
le maître d’armes blessa gravement un étudiant lors d’un combat, et il fut traduit en 
justice. Huygens écrivit un long et ardent plaidoyer à la veuve du prince d’Orange, 
Amalia van Solms, en faveur du « pauvre maître des armes », insistant pour que maître 
Paulus soit entendu avant d’être condamné, non pas parce que lui (Huygens) était 
responsable de la nomination de cet « homme de rares qualités », mais parce qu’ « il 
est encor temps de faire ce qui est de raison et de droit ». Selon Huygens, l’homme 
était innocent et s’était défendu contre un assassin 23. La position de Paulus Claesz à 
Breda devint cependant intenable, et, sur les conseils du recteur, le maître d’armes fut 
renvoyé par le Prince en 1652. Il retourna à Amsterdam où il continua sa profession de 
maître d’armes, et parvint même à devenir maître d’armes de la ville, ce qui signifie 
qu’après avoir passé un examen, il entraînait les civils à l’école d’escrime de la ville 24.

Conclusion

La convergence des preuves ne laisse guère de doute que Paulus Claesz van 
Arnhem était le tourneur d’Amsterdam. La chronologie correspond précisément : 
il travailla sur le projet de taille de lentilles de Descartes entre 1635 et 1640, et ses 
dessins ornementaux et recettes se trouvent dans les papiers de Huygens, datés de 
janvier 1639. La tentative de Descartes et Huygens en juillet 1640 d’obtenir un poste 
pour le tourneur à Leyde, suivie de la présence documentée de Paulus Claesz dans 
cette ville à la fois comme tourneur et maître d’armes en 1641, fournit le lien bio­
graphique. La propre remarque de Huygens dans sa correspondance selon laquelle 
maître Paulus avait séjourné dans sa maison « pendant deux ou trois semaines à la 
fois » offre une preuve supplémentaire que le maître d’armes de Breda est la même 
personne que le tourneur dont le travail est documenté dans la collection de papiers 
de Huygens et sa correspondance avec Descartes.

21. Huygens à Rivet, 13 février 1648, Worp, Briefwisseling, t. 4, p. 456, lettre 4 755.

22. Rivet à Huygens, 14 juillet 1648, Worp, Briefwisseling, t. 4, p. 485, lettre 4 840.

23. Huygens à Amalia van Solms, 19 décembre 1651, Worp, Briefwisseling, t. 5, p. 132, lettre 5 203. Je 
cite le manuscrit. Voir aussi Huygens à Amalia van Solms, 14 décembre 1651, Worp, Briefwisseling, t. 5, 
p. 131­132, lettre 5 201, et Van Vliet à Huygens, 13 septembre 1651, Worp, Briefwisseling, t. 5, p. 117­
118, lettre 5 177. Voir aussi D. Langedijk, « De Illustre Schole en de Collegium Auriacum te Breda », 
Taxandria: Tijdschrift voor Noordbrabantsche Geschiedenis en Volkskunde, 42 (1935), p.  31­32. D’après 
Langedijk, l’étudiant se nommait Bartholomeus Snellius.

24. Archives municipales de Breda, « Paulus van Arnhem » est mentionné dans le régistre de l’Église 
protestante Vertrokken lidmaten [“Membres partis”] Breda 1642-1679, inv. 88, fol. 20v, date 9 novembre 
1652, attestation envoyée à Amsterdam. Dans sa biographie de Descartes, Adrien Baillet raconte la 
rencontre d’un membre de l’équipage de l’ambassadeur français Pierre Chanut avec un maître d’armes 
dans le port d’Amsterdam en 1645. Ce dernier « se vantait de connaître [Descartes] mieux que per­
sonne, pour l’avoir hanté souvent en différents endroits de la Hollande ». Le maître d’armes parlait à 
cœur ouvert des opinions religieuses de Descartes (Baillet, La vie de Monsieur Descartes, Paris, 1691, 
t. 2, p. 277­278). Comme ce maître d’armes devait naviguer avec Chanut vers la Suède, il semble peu 
probable qu’il s’agisse de Paulus Claesz van Arnhem.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



163

Bulletin cartésien LV

Identifier le tourneur est plus que résoudre une énigme biographique. Cette 
identification éclaire le monde des artisans liés à l’élite intellectuelle de la République 
néerlandaise. Maître Paulus était un artisan polyvalent qui travaillait avec des maté­
riaux précieux et devint plus tard maître d’armes. Sa carrière illustre à la fois les 
opportunités et la précarité d’une telle vie. L’échec de l’entreprise de taille de len­
tilles, malgré le génie théorique de Descartes et le soutien de Huygens, nous rappelle 
que l’innovation scientifique de la première modernité exigeait non seulement des 
idées brillantes mais aussi les compétences pratiques et le caractère parfois incertain 
des hommes qui tentaient de les réaliser. Il est également intéressant de voir que 
Descartes et surtout Huygens maintinrent une attitude constamment bienveillante 
envers maître Paulus, lui obtenant des postes et le défendant lorsqu’il eut de graves 
ennuis. Ce patronage continu révèle les liens personnels et le sens de l’obligation 
qui pouvaient se développer entre l’élite et les artisans des compétences desquels 
ils dépendaient.

Erik­Jan Bos (Laboratoire SPHERE, UMR 7219. CNRS – Université Paris Cité.  
ERC Philiumm n. 101020985)

III. Sur la découverte récente d’un texte judéo-cartésien du XVIIIe siècle

Dans le cadre d’un projet portant sur la réception de la pensée cartésienne dans la 
philosophie juive (l’ERC « Jewish Translation and Cultural Transfer in Early Modern 
Europe »), j’ai découvert qu’un manuscrit, certes déjà répertorié mais à peine étudié, 
s’avère exceptionnel, à la fois juif et cartésien – citant explicitement Descartes et 
faisant un usage abondant de sa philosophie 25. L’ouvrage, Yediʿat Hashem-Elohim (La 
Connaissance de Dieu), est daté de 1710 et a été rédigé par Alexander Ziskind, fils du 
dayan (juge religieux) Samuel Zanwil Santadpad (Saint­Avold) de Metz, et également 
l’auteur d’une grammaire hébraïque imprimée à Kütten en 1718 avec l’approba­
tion du rabbin de Dessau, Isaac Gershon Landsberg 26. Pendant un certain temps, 
Ziskind fut professeur d’hébreu à l’université de Leyde et entretint des liens avec 
les milieux orientalistes qui s’y trouvaient 27. Il joua également un certain rôle dans 
les intrigues politiques du marquis Philippe de Gentil de Langallerie (1661­1717) 28. 
Aujourd’hui conservé à la bibliothèque de l’université de Leyde (Ms. Or. 4811), le 
manuscrit retrouvé comprend 46 feuillets du Yediʿat Ha-Elohim ainsi que plusieurs 
pages consacrées à la grammaire et à la polémique antichrétienne, rédigées dans 
une écriture ashkénaze semi­cursive 29. La reliure du xixe siècle est lâche et les pages 
sont imparfaitement ordonnées. Bien que l’introduction annonce sept parties, le 
texte s’interrompt brusquement au début de la quatrième, laissant des doutes sur 
son achèvement.

25. Voir Moritz Steinschneider, Catalogus Codicum Hebraeorum Bibliothecae Academiae Lugduno-
Batavae, Leyde, 1858, p.  305­306  ; cette notice ne fournit que des informations élémentaires et ne 
décrit ni les principaux arguments ni les sources de l’ouvrage.

26. Alexandre Ziskind de Metz, Sefer Derekh Ha-Kodesh, Köthen, 1718.

27. Voir un poème de lui dans Johann Heinrich Hottinger, Discursus gemaricus de incestu, creatio-
nis, et currus opere ex cod. Ḥagîgā Cap. 2 Misn. 1 petitus (Leyde, 1704), p. 4.

28. La nature de son implication demande encore à être étudiée plus en détail ; pour une lecture des 
sources pertinentes, ainsi qu’une analyse et quelques hypothèses, voir David Kaufmann, « Relations 
du marquis de Langallerie avec les Juifs, notamment avec Alexandre Süsskind d’Amsterdam », Revue 
des études juives, 56 (1894), p. 193­211.

29. Composé de 2 feuillets non numérotés, 148 pages numérotées et 14 feuillets supplémentaires, 
de dimensions 195 × 155 mm.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



164

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Dans la préface, l’auteur présente le traité comme une défense philosophique 
du judaïsme. Les trois premières parties réfutent les « négateurs de Dieu », appelés 
makchisé-El, (apparemment une des premières traductions hébraïques du terme 
« athées ») par trois moyens différents : 1° des preuves philosophiques de l’existence 
de Dieu, centrées sur un argument ontologique de type cartésien, accompagnées de 
réflexions sur le problème du mal ; 2° l’immortalité de l’âme, fondée sur un dualisme 
strict et s’appuyant explicitement sur la Cinquième partie du Discours de la méthode, 
qui traite les animaux comme des automates afin de mieux mettre en relief la nature 
spirituelle de l’homme ; et 3° une formulation du consensus gentium se concluant par 
des réfutations des révélations chrétienne et islamique. La quatrième partie, incom­
plète, entreprend de soutenir la révélation juive d’un raisonnement philosophique.

Chose tout à fait remarquable : on trouve dans ce manuscrit des termes emprun­
tant directement à la terminologie cartésienne. Ainsi, pour décrire l’âme comme une 
entité distincte, l’auteur la désigne en hébreu sous le nom de ʿatzamot makhshavi 
– innovation linguistique absente des écrits médiévaux et correspondant tout à fait 
à la res cogitans cartésienne. Outre Descartes, l’auteur cite des figures telles qu’Hugo 
Grotius et Alexander Ross, témoignant de sa familiarité avec leurs œuvres 30.

Ce manuscrit montre que les idées cartésiennes avaient pénétré, au début du 
xviiie siècle, les élites juives ashkénazes, non seulement en Italie, mais aussi dans 
les terres allemandes 31. À ma connaissance, il s’agit du plus ancien texte hébraïque 
connu citant directement Descartes, offrant un témoignage rare d’un cartésianisme 
théologique au sein des cercles intellectuels juifs. Une analyse détaillée des rapports 
de ce texte avec d’autres sources cartésiennes et avec les usages juifs de Descartes sera 
présentée ailleurs.

Ahuvia Goren (The Polonsky Academy at the Van Leer Institute, Jérusalem), trad. D. A.

IV. D’un droit à la paresse chez les singes dans la lettre à Chanut 
du 1er novembre 1646

Nous trouvons dans la lettre à Chanut du 1er novembre 1646 la réflexion suivante : 
« si j’avais été seulement aussi sage qu’on dit que les sauvages se persuadent que sont 
les singes, je n’aurais jamais été connu de qui que ce soit, en qualité de faiseur de 
livres : car on dit qu’ils s’imaginent que les singes pourraient parler, s’ils voulaient, 
mais qu’ils s’en abstiennent, afin qu’on ne les contraigne point de travailler » (AT IV 
535, 6­12).

Si je dois à la lecture particulièrement acribique de Vincent Carraud d’avoir attiré 
mon attention sur ces lignes malicieuses où Descartes, évoque – plaisamment ? – la 
possible aptitude des singes à la parole et surtout la subtilité qui les conduit à se 
garder d’en faire usage, afin de préserver leur oisiveté, je lui dois également une pro­
fonde perplexité : d’où Descartes pouvait­il tirer cette idée, prêtée à ceux qu’il appelle 

30. Parmi les sources reconnues de l’ouvrage, on compte Hugo Grotius, De veritate religionis 
Christianae, Paris, 1627 ; Alexander Ross, Pansebeia, Londres, 1665 ; et, en français, Alexandre Ross, 
Les Religions du monde, ou Démonstration de toutes les religions connues de l’Asie, Afrique, Amérique et de 
l’Europe, depuis le commencement du monde jusqu’à présent, trad. T. La Grue, Amsterdam, 1666.

31. Pour les mentions de Descartes en contexte juif italien, voir David Ruderman, Jewish Thought and 
Scientific Discovery in Early Modern Europe, New Haven et Londres, Yale University Press, 1995, p. 267 
et 324 ; Ahuvia Goren, « The Scientific Method, the Atomist Theory, and Rabbi Moshe Chefetz’s Bible 
Commentary (1666–1710) », Zion, 88, 2022, n° 1, p. 75­102 [en hébreu] ; « Continuance or Decline ? 
Jewish Engagements with Early Modern Scholasticism », Aleph. Historical Studies in Science and Judaism, 
24, p. 347­438 (à paraître en 2026).

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



165

Bulletin cartésien LV

« les sauvages » ? Rien de tel chez aucun des historiens, chroniqueurs, naturalistes, 
ou philosophes de l’Antiquité : ma science était prise en défaut !

C’est le spécialiste des animaux dans le monde antique, Jean Trinquier (un grand 
merci à lui !), que je consultai alors pour me confirmer la chose, qui nous tira d’affaire 
en nous renvoyant au magnifique article de Grégoire Holtz 32, qui nous conduisit 
tout droit au P. Colombin et à son correspondant Nicolas­Claude Fabri de Peiresc.

Voici l’extrait de l’ouvrage du P. Colombin cité d’après le P. Ubald d’Alençon, 
Relation inédite d’un voyage en Guinée adressée en 1634 à Peiresc par le P. Colombin 
de Nantes, Vannes et Paris, Lafolye Frères & Honoré Champion, 1906, p. 8­9 33 :

Il y a aussi des singes de diverses espèces et d’aussi grands comme un dogue, qui sont 
merveilleusement forts et capables d’abattre un homme soubs leurs pattes, au reste 
méchants, vicieux de malice. Nous en amenions un de ceste grandeur qui se jetta dans 
la mer pour éviter les coups qu’on luy vouloit donner et ne peusmes jamais le retirer. 
Je crois bien que ces gros seroient capables de travailler et c’est un dire parmi ces sauvages 
que ces animaux ne veulent parler afin de ne rien faire.

Jean­Louis Poirier (Paris)

V. Sur la nouvelle édition des Règles pour la direction de l’esprit 
faite à partir d’une copie retrouvée dans la bibliothèque de l’univer-
sité de Cambridge

En 2011, Richard Serjeantson a découvert dans la bibliothèque de Cambridge une 
nouvelle copie des Regulae ad directionem ingenii. L’événement aurait été de moindre 
importance s’il ne s’était révélé à l’examen fournir une version assez différente de 
celles qui étaient connues 34. Outre que le texte est sensiblement plus court (de près 
de moitié), présenté différemment (d’abord l’énoncé de règles, par groupes, puis leurs 
commentaires), il comprend des variantes qui ne peuvent être le fait d’un copiste. 
Ceci concerne aussi bien des variations de contenu que de structure. Ainsi la version 
de Cambridge (désormais C) comprend une courte préface, de même qu’une des­
cription du plan sensiblement différente et placée à un autre endroit. Les éditeurs 
considèrent que nous avons affaire à un texte que Descartes avait fait circuler avant 
la version plus complète connue jusqu’à présent – qu’ils désignent comme version 
post mortem, vocabulaire que je suivrai par la suite 35.

32. Grégoire Holtz, « Le droit à la paresse ? Unité du genre humain, animaux travailleurs et peuples 
paresseux à la Renaissance », in F. Lestringant, P.­F. Moreau et A. Tarrête, éd., L’Unité du genre humain. 
Race et histoire à la Renaissance, Paris, Presse Université Paris­Sorbonne, « Cahiers V. L. Saulnier » n° 31, 
2014, p. 155­169.

33. L’ouvrage est disponible sur Gallica : https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k106268j.

34. Rappelons que nous ne possédons pas de manuscrit autographe de ce texte, qui était jusqu’à pré­
sent accessible à travers trois copies  : l’une, manuscrite, se trouve à Hanovre (H), dans les archives 
de Leibniz qui l’avait vraisemblablement reçue de Tschirhnaus en 1683 ; les deux autres, en version 
imprimée, sont une traduction néerlandaise parue en 1684 chez Jan Rieuwertsz (Brieven: Derde deel, 
Neffens een nette Verhandeling van het Licht) et la copie imprimée dans l’édition des Opuscula posthuma 
parue à Amsterdam en 1701 (A). Une édition critique du texte comparant les trois copies a été effec­
tuée par G. Crapulli : Regulae ad directionem ingenii, by René Descartes, The Hague, Martinus Nijhoff, 
1966. Sur la datation de la copie de Leibniz, voir H. Breger, « Über die Hannoversche Handschrift der 
Descartesschen Regulae », Studia Leibnitiana (15), 1983, p. 108­114.

35. Je reviens plus bas sur les éléments qui leur semblent permettre d’établir que cette version est 
antérieure à celle qui était connue. Que cette dernière puisse être qualifiée de post mortem se justifie 
du fait que le manuscrit de Hanovre provient d’une copie faite pour Tschirnhaus, dont Breger estime 
qu’elle a été faite à partir de l’original que possédait Clerselier, voir Breger (1983), p. 114.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



166

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Indépendamment de cette hypothèse, le simple fait que l’on dispose de deux 
versions constitue une surprise de taille puisqu’il s’agit d’un texte dont on pensait 
que Descartes l’avait gardé par­devers lui jusqu’à sa mort, sans jamais s’y référer 
explicitement ni le communiquer. Malheureusement, les recherches menées par 
R. Serjeantson et M. Edwards pour remonter la piste de cette copie n’ont pas permis 
de retrouver la manière dont il avait pu circuler à son époque. Tout au plus sait­on 
qu’il était propriété de l’évêque John Moore en 1697, dans une collection qui fut 
ensuite acquise en 1715 par le roi George Ier et donnée à la bibliothèque de l’uni­
versité de Cambridge. Ils ne sont pas non plus parvenus à déterminer l’identité du 
copiste. Le mystère reste donc entier sur les circonstances premières de sa copie et 
de sa transmission.

Il aura fallu douze années pour que cette nouvelle édition vienne au jour. Le choix 
qu’ont fait les éditeurs a été de reproduire en regard du nouveau document l’editio 
princeps de 1701 (A), en indiquant en gras les différences entre les deux versions et, 
dans l’apparat critique, les variantes entre les versions post mortem. Le texte latin est 
suivi d’une traduction anglaise, présentée également selon la double disposition. 
Le tout est accompagné d’une riche introduction (p. 1­142) qui en détaille et dis­
cute les principaux éléments de nouveauté ainsi que les questionnements ouverts. 
Plusieurs tableaux très utiles récapitulent les différences entre les versions. Le choix 
d’une édition en vis­à­vis est également précieux pour faire les comparaisons d’un 
coup d’œil, mais il augmente aussi considérablement le nombre de pages du volume, 
et donc, malheureusement, son prix.

Parmi les éléments de discussion les plus importants ouverts par cette décou­
verte, figurent assurément les questions qu’elle amène sur le cheminement de la 
pensée de Descartes. Les éditeurs argumentent, en effet, sur le fait que cette copie est 
indépendante des autres versions connues et qu’elle leur est antérieure. Dans leur 
reconstruction, celle de Cambridge a été achevée avant 1629, le traditionnel termi-
nus ad quem proposé pour le traité. Cela signifie donc que la version plus complète 
aurait été réalisée après. Ils amènent un certain nombre d’arguments tendant à la 
déplacer vers 1632, voire 1634, hypothèse totalement nouvelle dans le commentaire 
et dont j’essayerai d’indiquer à quel point elle peut changer notre appréciation du 
projet cartésien.

Dans cette note de lecture, je voudrais m’arrêter sur ces éléments et les compléter. 
J’insisterai particulièrement sur l’articulation entre mathématiques et philosophie 
et quelques thèmes afférents bien connus, au premier rang celui de la mathesis uni-
versalis, mais aussi la question de l’analyse, de la distinction entre déduction directe 
et indirecte ou les premiers développements d’une algèbre géométrique. Tous ces 
éléments jouaient, en effet, jusqu’à présent un rôle important dans la compréhension 
de la méthodologie développée par Descartes à l’époque des Regulae. Or une grande 
surprise de la version de Cambridge est qu’elle ne comprend aucun de ces passages 36. 
Ceci rouvre donc naturellement la question de la connexion entre ces orientations. 
Il se trouve, par ailleurs, que nous disposons d’un certain nombre de documents 
sur le contexte où Descartes pratique les mathématiques à partir de 1630 – dans un 
milieu, j’y reviendrai, bien différent de ceux au sein desquels il avait évolué jusqu’à 
présent – et qui n’ont pas été proprement étudiés (précisément parce qu’on estimait 

36. Pour être plus précis, C comprend la règle XVI dans laquelle est posé le principe d’une traduction 
algébrique des grandeurs représentée schématiquement à l’aide de segments et de rectangles (exposé 
dans la règle XIV). Bien plus, cette expression est présentée à l’aide de la notation exponentielle. Mais 
elle ne comprend pas les règles suivantes (XVII­XVIII) qui explicitent les opérations sur ces grandeurs. 
C’est en ce sens que je dirai que l’algèbre géométrique est absente de C.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



167

Bulletin cartésien LV

que les Regulae avaient été écrites avant). Sans entrer dans leur détail, j’aimerais décrire 
certains de ces documents et montrer comment ils pourraient renforcer l’idée d’une 
version post mortem plus tardive que ce que l’on pensait.

Le problème de la datation des Regulae

Avant de revenir sur les nouveaux éléments, rappelons que les dates proposées 
pour la rédaction des Regulae pouvaient s’étaler de 1619 à 1628, avec différentes 
combinaisons de ces périodes pour ceux qui défendaient la nature composite du 
texte. Les arguments avancés étaient assez fragiles et la vérité est qu’on ne savait 
pas dater le texte avec précision. Ainsi s’appuyait­on parfois sur la proximité entre 
le programme d’une scientia penitus nova présenté à Beeckman en mars 1619 37 et 
l’idée de mathesis universalis introduite dans la seconde partie de la Règle IV pour 
les identifier 38. Mais tout ce que nous dit ce rapprochement est que Descartes se 
préoccupe dès 1619 d’une théorie unifiée des mathématiques, non pas que l’on 
peut identifier l’une à l’autre. De fait, lorsque l’on prend la peine de comparer les 
deux dispositifs, on ne peut qu’être frappé par leur différence : la lettre à Beeckman 
repose tout entière sur un programme de classification des problèmes au moyen 
des courbes et des nombres entrant dans leur solution – selon une inspiration qui 
présidera à la seconde partie de La Géométrie, mais uniquement pour les courbes 39 ; 
les Regulae, quant à elles, reposent sur un programme de calcul géométrique où il 
n’est jamais question de courbes (le mot n’apparaît dans aucune des versions) – selon 
une inspiration qui présidera au premier livre de La Géométrie 40. Le fait que ces deux 
programmes aient trouvé une forme d’unité en 1637 ne nous dit malheureusement 
rien, sauf lecture téléologique, sur leur possible conjonction antérieurement au 
dispositif spécifique de La Géométrie – dont on sait, par ailleurs, que le problème de 
Pappus, résolu début 1632, fut un « catalyseur essentiel 41 ». Ajouté à la déclaration 
explicite de Descartes à Jean Ciermans sur le fait que cette unification ne concerne 
désormais que la géométrie, on voit bien la fragilité de ce genre de raisonnement « par 
résonance », qui se contente de rapprochements vagues sans entrer dans le détail des 
pratiques mathématiques mises en jeu.

Pour le terminus ad quem, un argument souvent invoqué, et plus solide, est la 
mention du problème de l’anaclastique faite à la Règle VIII et qui se trouve dans 

37. AT  X, 156­158. Descartes avance en effet qu’elle permettra «  de résoudre en général toutes les 
questions que l’on peut proposer en n’importe quel genre de quantité, tant continue que discontinue, 
mais chacune selon sa nature ».

38. Parmi les commentateurs récents, c’est notamment la position de John Schuster qui, pour cette 
raison, refuse l’idée que C puisse être antérieur aux versions post mortem. Je reviens sur cette interpré­
tation plus bas.

39. Le parallèle avec la classification des nombres est, en effet, une impasse (ou, si l’on veut, repose 
sur une analogie trompeuse). Ainsi le programme de la géométrie ne se présente­t­il pas comme uni­
fiant l’arithmétique et la géométrie, même s’il mobilise un dictionnaire limité de traduction entre 
leurs opérations élémentaires. C’est ce que Descartes exposera très clairement à Ciermans en 1638 en 
avançant que sa géométrie ne permet pas de traiter de questions de théorie des nombres (AT II, 70­71).

40. Mais avec une différence essentielle en ce que les Règles proposent, dans la règle XV, de repré­
senter l’unité soit comme un segment, soit comme un point. Ici encore, le fait que La Géométrie ne 
recourt plus qu’à la représentation de l’unité par un segment semble aller avec l’abandon d’une pre­
mière piste pour unifier arithmétique et géométrie, cf. David Rabouin, « Mathesis universalis et algèbre 
générale dans les Regulae ad directionem ingenii de Descartes », Revue d’histoire des sciences n° 69 (2/2016), 
p. 259­309.

41. Je reprends l’expression de Henk Bos, qui en a fait un ressort important de sa lecture de Descartes 
dans Redefining geometrical exactness : Descartes’ transformation of the early modern concept of construction, 
New York, Springer, 2001, p. 283.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



168

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

toutes les copies. Par la correspondance de Mersenne, nous savons en effet que ce 
problème avait agité la communauté parisienne en 1625­1626 et que Descartes y était 
intervenu en introduisant une nouvelle méthodologie qui correspond à celle décrite 
dans la règle VIII 42. L’ensemble est présenté à Isaac Beeckman, lors d’une visite en 
octobre 1628, assorti de l’affirmation que l’hyperbole satisfait au problème, mais 
sans démonstration. C’est Beeckman qui trouva la démonstration en février 1629 et 
la communiqua à Descartes – à sa grande satisfaction, nous dit­il 43. Tout ceci incline 
donc à penser que la méthode de la Règle VIII s’adosse à des travaux engagés à Paris, 
avant que Descartes ne s’établisse en Hollande. Mais remarquons à nouveau que 
ces indications restent fragiles puisque rien n’empêche Descartes de mentionner ce 
problème plus tard. Chikara Sasaki 44 et moi­même 45 avions ajouté à cet argument 
le fait que l’échantillon d’« algèbre générale » présenté à Beeckman en octobre 1628 
est très proche de ce qui est proposé à la fin des Règles. Mais j’avais insisté, pour ma 
part, sur le fait que cette algèbre est alors formulée dans une notation cossique, qui 
est également celle dans laquelle est rédigée la construction des équations cubiques 
par intersection d’une parabole et d’un cercle 46. Comme la copie C contient déjà 
la Règle XVI et utilise la notation exponentielle, cela voudrait dire que la première 
version des Regulae a été rédigée pour partie dans un moment de transition où les 
deux notations coexistaient encore 47.

Les éditeurs apportent un certain nombre d’arguments indiquant que leur ver­
sion date au plus tard de 1629. Ils montrent également que les versions connues 
devraient être postérieures, reculant leur date au début des années 1630. Présentons 
rapidement, outre la référence à l’anaclastique déjà mentionnée, quelques éléments 
donnés à l’appui de ces hypothèses :

– Tout d’abord, la copie C se distingue par l’absence remarquable d’un certain 
nombre de thèmes, comme celui, bien connu, des « natures simples » dans la Règle XII 
– où est fortement mise en avant la différence entre celles qui sont purement spiri­
tuelles et celles qui sont purement matérielles – et des inflexions importantes comme 
celles concernant les vérités de la foi à la fin de la Règle III 48. Dans le premier cas, on 

42. Voir Pierre Costabel, « Annexe IV : « L’Anaclastique et la loi des sinus pour la réfraction de la 
lumière », in Règles utiles et claires pour la direction de l’esprit en la recherche de la vérité, traduit et annoté 
par Jean­Luc Marion, avec des notes mathématiques de Pierre Costabel, La Haye, Martinus Nijhoff, 
1977.

43. AT X, 341.

44. Chikara Sasaki, Descartes’s Mathematical Thought, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 
2003, p. 166.

45. D. Rabouin, Mathesis universalis, Paris, Puf, 2009, p. 329­33 et « Mathesis universalis et algèbre 
générales », art. cit., p. 272 sq.

46. AT  X, 344. Il s’agit également du symbolisme dans lequel sont rédigés les Progymnasmata de 
solidorum elementis, un traité négligé du commentaire alors qu’il remplit, aussi bien que d’hypothé­
tiques proto version de La Géométrie, les critères pour correspondre à la description que Descartes 
fait dans le Discours de sa pratique mathématique après 1619, cf. D. Rabouin, « Mathesis universalis et 
algèbre générales », art. cit., p. 300 sq.

47. On sait par la lettre à Jan Stampioen de 1633 que Descartes ne rechigne pas à s’exprimer encore à 
cette époque dans le formalisme cossique, cf. l’édition à venir par Erik­Jan Bos et Sébastien Maronne 
(A New Edition of Descartes’ letter to Stampioen (1633): Glimpses on Cartesian Geometry in Dutch context), 
qui rétablira le formalisme cossique et son contexte (par rapport à AT 1, 275­279, incomplète). Notons, 
par ailleurs, que le formalisme de la règle XVI est encore très rudimentaire puisque Descartes propose 
dans les Règles de noter les connues par des minuscules et les inconnues par des majuscules. Il  ne 
donne d’ailleurs aucun exemple d’équations où ces deux symbolismes seraient utilisés ensemble.

48. Après avoir déclaré sa conviction que les vérités révélées sont susceptibles du même mode de 
certitude que les autres vérités et peuvent être atteintes par les deux opérations de l’esprit (intuition et 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



169

Bulletin cartésien LV

se souvient que la distinction entre spirituel et matériel allait naturellement avec la 
promotion d’une force de connaître « purement spirituelle, et non moins distincte 
du corps tout entier, que ne l’est le sang de l’os, ou la main de l’œil » (AT X, 415). Par 
contraste, la version C ne porte aucune indication de son caractère spirituel et séparé 
et se contente de dire qu’elle est « quelque chose en nous non moins distincte de 
la fantaisie que l’œil ou la main » (p. 408). Ces indications pointent vers le fait que 
certaines questions métaphysiques, liées à la distinction du corps et de l’âme, pour­
raient n’avoir pas été abordées au moment de la rédaction de C. Or nous savons que 
Descartes avait entrepris d’écrire un petit traité de métaphysique lors de son séjour 
en Frise à l’été 1629, dont un des points principaux était précisément la séparation 
de l’âme et du corps 49. À cet argument, nous pouvons ajouter (ce que ne font pas 
les éditeurs) que le philosophe dit dans la seconde partie du Discours avoir travaillé, 
après la résolution prise dans le poêle fin 1619, pendant neuf ans à des problèmes 
physiques et mathématiques sans avoir « pris aucun parti touchant les difficultés qui 
ont coutume d’être disputées entre les doctes, ni commencé à chercher les fonde­
ments d’aucune philosophie plus certaine que la vulgaire 50 ». Bien plus, ce jugement 
rétrospectif, et donc suspect, est confirmé par une lettre à Mersenne d’octobre 1629 
où le philosophe déclare avoir « maintenant pris parti touchant tous les fondements 
de la Philosophie 51 ».

– Autre évolution bien documentée et que les éditeurs présentent à l’appui de 
leur hypothèse : Descartes déclare à Mersenne en décembre 1629 qu’il veut « com­
mencer à étudier l’anatomie 52 » et nous savons par Baillet qu’il s’établit d’ailleurs à 
Amsterdam à cette fin dans le quartier des bouchers. Or il avance bien trois ans plus 
tard : « J’anatomise maintenant les testes de divers animaux, pour expliquer en quoi 
consiste l’imagination, la mémoire, etc. 53 » Les éditeurs font alors remarquer que C 
contient justement un passage témoignant de cette évolution puisque Descartes avait 
d’abord écrit : « Et de plus, la force motrice, ou l’origine même des nerfs, dépend de 
l’imagination elle­même » (Et praeterea vim motricem sive ipsam originem nervorum 
pendere ab ipsâ lmaginatione, p. 226), tandis que la version post mortem porte : « Il faut 
concevoir que la force motrice, ou les nerfs eux­mêmes, tirent leur origine du cer­
veau, dans lequel se trouve l’imagination, par laquelle ils sont mis en mouvement de 
diverses manières » (concipiendum est, vim motricem, sive ipsos nervos, originem suam 
ducere à cerebro in quo phantasia est, à qua illi diversimodè moventur, p. 227).

– D’un autre côté, nous l’avons déjà rappelé, C comprend la Règle XVI où est pré­
sentée une version de la notation exponentielle pour les puissances algébriques. Or on 
ne trouve pas trace de cette notation dans les nombreux documents mathématiques 

déduction), la version C conclut que ce n’est pas le lieu d’en traiter, tandis que les versions post mortem 
annoncent un traitement plus ample à venir (aliquando fortasse fusius ostendemus AT X, 370).

49. « J’éprouverai en la Dioptrique si je suis capable d’expliquer mes conceptions, et de persuader aux 
autres une vérité, après que je me la suis persuadée : ce que je ne pense nullement. Mais si je trouvais par 
expérience que cela fût, je ne dis pas que quelque jour je n’achevasse un petit Traité de Métaphysique, 
lequel j’ai commencé étant en Frise, et dont les principaux points sont de prouver l’existence de Dieu, 
et celle de nos âmes, lorsqu’elles sont séparées du corps, d’où suit leur immortalité. Car je suis en colère 
quand je vois qu’il y a des gens au monde si audacieux et si impudents que de combattre contre Dieu. », 
à Mersenne, 25 novembre 1630 (AT I, 182).

50. AT VI, 30.

51. AT I, 263.

52. 18 décembre 1629, AT I, 102.

53. À Mersenne, nov. ou déc. 1632.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



170

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

cartésiens préservés auparavant 54. Certes, on peut toujours arguer que Descartes 
adapte son discours au savoir de Beeckman lorsqu’il lui présente dans le symbolisme 
cossique un échantillon de son algèbre nouvelle en octobre 1628 55, mais on ne peut 
en dire autant de la résolution des équations cubiques par intersection d’une para­
bole et d’un cercle dont Beeckman dit bien qu’il la recopie des écrits de Descartes 
ad verbum 56. On ne peut donc faire remonter la version de C trop tôt dans la carrière 
du mathématicien.

– Finalement, les éditeurs mettent en avant les échanges entre John Dury et 
Samuel Hartlib, par lesquels le second apprend ce que le premier avait recueilli de 
Descartes lors de sa visite en Hollande à l’hiver 1634­1635 (p. 107­111). Dury décrit 
d’abord Descartes comme un excellent mathématicien, qui possède une algebra nova 
qui permet « par plus et moins de découvrir des vérités par des faussetés » (by plus, 
et minus to discouer truths by false-hoods). Il poursuit en lui attribuant une « méthode 
générale de genèse et analyse » pour laquelle il a donné des « Règles et exemples ». 
Mais c’est surtout un passage postérieur des Éphémérides qui attire l’attention par la 
place qu’il donne dans le dispositif cartésien au rôle de la mathesis :

Descartes vit surtout à Amsterdam. Il a résolu les problèmes les plus complexes, notam­
ment en mathématiques et en optique, qui lui avaient été proposés par Golius et d’autres 
savants de Leyde, ce qui lui a valu une grande estime. […]
Il a affirmé que sa philosophie est entièrement fondée sur une chaîne de vérités cer­
taines, de telle sorte que, si une seule d’entre elles était rompue par une démonstration 
de sa fausseté, il serait nécessaire que toutes les autres s’effondrent également. Tout 
semble se ramener à ses principes mathématiques, et il examine tout par la mathesis 57.

Ils auraient d’ailleurs pu citer également un passage plus tardif où Hartlib cri­
tique les vaines subtilités de l’art algébrique puisqu’il avance alors, en référence à 
Descartes, que les mathématiques servent surtout à exercer la raison et à être appliqué 
à d’autres domaines 58. Si l’on considère que le passage parle avant tout de l’algèbre, 
force est en effet de constater qu’il ne correspond stricto sensu qu’au dispositif des 
Regulae. Plus généralement, la centralité de la mathesis dans ces trois passages est 
frappante et consonne remarquablement avec le projet des versions post mortem où 
l’algèbre géométrique est présentée comme permettant de formuler et de résoudre 
toutes sortes de « questions » – une approche qui n’est pas du tout apparente dans le 
Discours (même si Descartes y préserve l’idée que l’exercice des mathématiques sert 
principalement à exercer l’esprit).

Ces éléments de datation inclinent assurément à penser que la version C est anté­
rieure aux versions post mortem, ce à quoi s’ajoute la nature de certaines variantes 59. 

54. Pour être plus précis, la notation exponentielle est mobilisée dans certains passages des Excerpta 
mathematica, publiés dans les Opuscula posthuma de 1701, mais la date de ces différentes pièces est 
incertaine et sujette à débat. Le dossier ouvert par la nouvelle copie des Regulae pourrait d’ailleurs per­
mettre de reprendre cette question à nouveaux frais.

55. AT X, 333­335.

56. AT X, 344­346.

57. Sheffield University Library, Hartlib Papers [désormais SUL, HP], 29/3 15B. De manière très 
intéres sante, est décrit ici un programme cartésien qui correspond assez bien à ce que J. Schuster consi­
dère comme le programme de 1619, prétendument abandonné dès les années 1620.

58. SUL, HP 30/4/33B.

59. Comme déjà indiqué, la C comprend de nombreuses variantes, qui ne peuvent être le fait d’un 
copiste. Cela signifie déjà qu’elle n’est pas à proprement parler un extrait des autres versions et pas 
plus, dans l’hypothèse inverse, que ces dernières sont venues la compléter stricto sensu. Il faut, quel 
que soit l’ordre choisi entre les versions, supposer une étape de réécriture par Descartes. Or les éditeurs 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



171

Bulletin cartésien LV

Mais ce n’est bien sûr là qu’une hypothèse, appuyée sur des passages isolés et succincts. 
John Schuster a notamment fait valoir que l’on pourrait l’inverser la reconstruction 
et considérer que C est une version expurgée plutôt que lacunaire et en attente de 
complément. Avant d’apporter d’autres éléments contextuels soutenant l’hypothèse 
des éditeurs, il convient donc de dire un mot de cette hypothèse alternative.

Une version augmentée ou expurgée ?

L’idée principale de J. Schuster est que, poussé à présenter sa « méthode » à la 
suite de la célèbre rencontre avec le cardinal de Bérulle à la fin du séjour parisien 60, 
Descartes aurait fait circuler une version expurgée d’un traité qu’il avait commencé 
à rédiger dès 1619. Remarquons déjà que cette hypothèse ne répond nullement aux 
arguments avancés sur le tournant de 1629 et ne prend pas en compte le témoignage 
de Dury et Hartlib. À l’appui de son interprétation, J. Schuster apporte deux types 
d’arguments : d’un côté, la méthode de Descartes n’a jamais vraiment fonctionné 
et l’on peut facilement en détacher certains aspects techniques et difficiles à com­
prendre sans rien changer à son caractère fortement incantatoire ; c’est le cas de la 
difficile théorie des « natures simples » qui forme une partie importante des éléments 
non présents dans C. D’un autre côté, Descartes aurait formulé très tôt une première 
version de sa méthode calquée sur le caractère universel des mathématiques, mais qui 
aurait été un échec. Il l’aurait donc supprimée de la version qu’il fit circuler, mais en 
gardant la version complète par­devers lui. Ainsi se trouve­t­on en mesure d’expliquer 
une grande partie de ce qui n’est pas présent dans la version C.

Mais la deuxième hypothèse, outre qu’elle semble contredite par le témoignage 
de Dury, repose sur une reconstruction des mathématiques cartésiennes hautement 
invraisemblable. J. Schuster prétend, en effet, que Descartes était familier des travaux 
de François Viète, Simon Stevin et Adriaan Van Roomen dès 1619 et avait bâti sur 
cette connaissance son propre programme de mathesis universalis. Il se réclame alors 
des travaux de Jakob Klein et Henk Bos. Mais, pour autant que je puisse en juger, ni 
Klein 61 ni Bos 62 ne se prononcent sur le fait que ce dispositif remonterait à 1619. De 
fait, comme je l’ai déjà indiqué à propos de la scientia penitus nova, cette hypothèse ne 
paraît pas compatible avec les documents connus. Ces dernières années ont connu un 
grand tournant historiographique avec notamment une meilleure prise en compte 

font remarquer, poursuivant une remarque de Giovanni Crapulli, qu’une variation très intrigante 
concerne l’ordre des mots, qui n’a aucune incidence sur le sens en latin, mais peut s’expliquer pour des 
raisons d’euphonie (p. 42­46). Sous ce point de vue, C contient une indication très précieuse en indi­
quant dans la Règle XII par un 2 et un 1 au­dessus que l’ordre des mots doit être changé. Les éditeurs 
font remarquer qu’il s’agit d’une pratique courante à l’époque. Par une étude fine des différents cas, ils 
concluent que les nombreuses interversions correspondent à des indications qui auraient été systéma­
tiquement incorporées dans A, et sporadiquement dans H – expliquant ainsi des discordances entre 
A et H que Crapulli trouvait mystérieuses. Ceci renforce l’hypothèse chronologique sur les versions.

60. AT  I, 131. John A. Schuster, «  The discovery of the century—an early version of Descartes’ 
Regulae: more questions than answers ? », History of European Ideas, n. 50:5, 2024 p. 872­879 et Descartes–
Agonistes: Physico–Mathematics, Method and Corpuscular–Mechanism, 1619–1633, Dordrecht, Springer, 
2013, p. 325, 331, 343 sq.

61. Jacob Klein, Greek Mathematical Thought and the Origin of Algebra, Cambridge Massachusetts, MIT 
Press, 1968. Voir notamment à la p. 197, où Klein décrit les Règles comme écrites vers 1628.

62. Henk Bos, «  Descartes’s Attempt, in the Regulae, to Base the Certainty of Algebra on Mental 
Vision—A Conjectural Reconstruction », dans C. Glymour et al eds., Logic, Methodology and Philosophy 
of Science: Proceedings of the Thirteenth International Conference, Londers, King’s College Publications, 
2009, 4–23, où Bos se contente de dire que les Regulae ont été écrites « dans les années 1620 ». Son livre 
de 2002 ne laisse aucune ambiguïté sur le fait qu’il suit la datation (alors consensuelle) de « ca 1628 » 
(voir chap. 18).

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



172

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

du milieu mathématique très particulier dans lequel évolue le premier Descartes, 
celui de l’algèbre cossique 63, et force est de constater que c’est sous cette forme qu’il 
exprime nombre de ses premiers résultats. Or cette tradition paraît bien différente 
de celle représentée par Viète, Stevin et Van Roomen, dont on ne trouve pas trace de 
l’influence dans cette première période.

À cela, nous pouvons ajouter un autre élément sur la nature des éléments absents 
dans C. Le philosophe ne se serait pas contenté, en effet, de supprimer (si on accepte 
la thèse de l’expurgation) les passages relatifs à des techniques mathématiques dif­
ficiles. De fait, la copie C ne comprend pas non plus le passage sur l’insertion des 
moyennes proportionnelles exposée dans les versions post mortem à la Règle VI. Or les 
opérations mentionnées par Descartes sont alors présentées comme « transparentes, 
au point de paraître presque puériles 64 ».

Cette remarque est loin d’être anodine. Comme j’avais pu le faire remarquer lors 
du colloque organisé par Dan Garber à l’Institut des études avancées en 2018 pour 
discuter de la nouvelle copie, une grande partie des passages qui ne figurent pas 
dans la copie C relèvent d’un même thème : celui de la différence entre déduction 
directe et indirecte, présenté pour la première fois dans la Règle VI. Comme il s’agit, 
d’après moi, de l’explicitation de ce qui est annoncé à la fin de la Règle IV lorsque 
Descartes indique qu’il va énoncer quelques remarques de méthode faite en s’exerçant 
à la mathesis universalis (dont l’usage des proportions formait le cœur pour tous les 
auteurs antérieurs) 65, on voit que l’ensemble – seconde partie de la règle IV, passage 
de la règle VI sur l’insertion des moyennes et premiers développements de l’algèbre 
géométrique (Règle XVII­XVIII) – forme un tout thématiquement cohérent. De fait, 
Descartes explique à la fin de la Règle XVII que « tout l’artifice » de cette partie 
consacrée aux questions enveloppées sera d’apprendre à les réduire à un chemin 
« aisé et direct », en supposant les inconnues connues (et de même, la distinction 
entre direct et indirect joue un rôle central dans la présentation des opérations dans 
la Règle XVIII). Ceci marque un moment nouveau dans les versions post mortem, les 
règles précédentes (XIII à XVI) étant présentées comme ayant exposé la manière 
d’abstraire les données du problème et de les représenter à l’aide de rapports simples 
entre grandeurs continues. Or la version C comprend une première version du plan 
annoncé avant la Règle XIII et sensiblement différente. Descartes y indique, en effet, 
que les cinq règles suivantes (XIII­XVII) seront consacrées à la déduction simple, puis 
les trois suivantes à des déductions plus complexes (p. 250). Il paraît donc difficile 
d’argumenter ici que notre thème était déjà présent dans quelque Ur-version que 
Descartes aurait expurgée – et ce, d’autant plus que, contrairement à ce qui se passe 
pour le cas des « natures simples », ces éléments méthodologiques sont mobilisés 
dans le Discours et les Essais 66.

63. Voir Ivo Schneider, Johannes Faulhaber (1580-1635) – Rechenmeister in einer Welt des Umbruchs, 
Basel, Birkhäuser, 1993  ; Kurt Hawlitschek, Johann Faulhaber 1580-1635  : Eine Blütezeit der mathe-
matischen Wissenschaften in Ulm, Ulm, Stadtbibliothek, 1995)  ; Kenneth Manders, «  Descartes et 
Faulhaber », Bulletin cartésien, Archives de philosophie, 58­1, 1995, p. 1­12 ; Édouard Mehl, Descartes 
en Allemagne 1619-1620 : le contexte allemand de l’élaboration de la science cartésienne, Presses universi­
taires de Strasbourg, 2001 ; Erwan Penchèvre, « L’Œuvre algébrique de Johannes Faulhaber », Oriens-
Occidens, 5 (2004), p.  187­222, ainsi que l’étude à venir d’Erik Jan Bos et Sébastien Maronne sur la 
persistance des mathématiques cossistes dans la Hollande du début du xviie siècle.

64. AT X, 384.

65. D. Rabouin, Mathesis universalis, op. cit., p. 272­278.

66. Ibid., p. 281­282.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



173

Bulletin cartésien LV

De nouveaux documents sur la mathesis universalis  
et l’algèbre géométrique

Dans la dernière partie de cette note, je voudrais mentionner un certain nombre 
de documents relatifs aux mathématiques hollandaises du début des années 1630 qui 
semblent renforcer l’hypothèse des éditeurs sur la datation des versions post mortem 67.

Pour mieux cerner ce contexte, rappelons, tout d’abord, que Descartes s’inscrit 
comme étudiant de mathématiques à l’université de Leyde en juin 1630 afin de suivre 
les cours de Jacob Golius – celui­là même qui lui fournira le problème de Pappus fin 
1631 et avec lequel il aura de nombreux échanges sur les mathématiques et la diop­
trique par la suite. Or il se trouve que nous avons la chance de posséder un cahier de 
notes d’un de ses étudiants, inscrits juste après Descartes (en mai 1631) : le jeune Van 
Schooten 68. Certes, il est difficile de dater précisément les éléments présents dans ce 
cahier 69, mais il constitue une ressource inestimable pour se faire une idée des mathé­
matiques pratiquées à Leyde au début des années 1630, d’autant qu’il contient des 
leçons explicitement référées à Golius (sur la construction des équations cubiques, 
sur Viète ou sur Pappus par exemple). Or qu’y voit­on ? Des mathématiques qui se 
trouvent précisément à la jonction entre l’algèbre de Stevin, celle de Viète et celle des 
cossistes, entre lesquelles ces acteurs naviguent aisément. Je reviendrai par la suite sur 
l’influence prépondérante que pouvait avoir également Van Roomen sur ce milieu.

Un trait particulièrement remarquable est que ces acteurs se préoccupent grande­
ment de mathesis universalis. Par un témoignage d’août 1634 de Hartlib, nous savons 
en effet que Golius est alors engagé dans un vaste projet de rédaction d’une encyclo­
pédie mathématique dont il n’a réalisé que la première partie, celle qui porte sur… 
la « mathématique générale 70 ». Or il se trouve que le fonds Van Schooten contient 
également la copie d’un traité (inachevé) de Mathesis universalis 71. Nous ne savons 
pas quand ce traité a été recopié, ni qui en est l’auteur, et je réserve à des études plus 
poussées une analyse du détail de son contenu. Mais on peut faire une remarque 
qui n’est pas anodine : outre que le traité présente le même mélange de pratiques 
issues de l’algèbre de Viète, de celle de Stevin et de notations cossiques, il mentionne 
en passant une quatrième notation beaucoup plus rare : il s’agit de représenter les 
puissances algébriques sous la forme de chiffres indiqués non en exposant, mais 
entre parenthèses après les lettres – comme A(2), B(3) pour ce que nous notons A2, 
B3. Or ces notations avaient été introduites par Van Roomen dans un commentaire 
sur Al­Khwarizmi très rare qui ne subsiste aujourd’hui qu’en copie manuscrite 72. On 
peut également remarquer la présentation des équations avec des lettres d’un côté 

67. J’avais croisé une partie d’entre eux lors de mon étude de la mathesis universalis, mais les avais déli­
bérément laissés de côté en suivant l’hypothèse alors consensuelle selon laquelle le projet des Regulae 
pouvait difficilement avoir été poursuivi au début des années 1630.

68. UGB Hs 108.

69. Voir les éléments donnés dans la thèse de Jantien Dopper, «  A life of learning in Leiden: the 
mathematician Frans van Schooten Jr. (1615­1660) », Ph. D. Universiteit Utrecht 2014 Netherlands. 
Avec Alex Garnick, je prépare une étude de ce cahier en rapport avec les mathématiques de Descartes 
(à paraître dans un volume sous ma direction et celle d’Erik­Jan Bos chez Classiques Garnier).

70. Streso 1634. 24. Aug. Leidæ. Golius saget Clavis Oughtredi sey gutt. Aber noch nicht die rechte Art. Er 
hat vnter handen Encyclopædiam Mathematicam 10 vol 12. disciplinarum worvon die Erste ist Mathematica 
Generalis. gehet aber langsam darin fort. Hatt Generalem vnd etliche Speciales absoluiret, wird sehr sollicitiret 
auch von Reinero selbige auszzugeben [British Library Sloane MSS 638 f. 75A].

71. UGB Hs 109.

72. Ibid., fol. 9r.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



174

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

et de l’autre des interprétations numériques utilisant le symbolisme de Stevin, qui 
est exactement la même que dans l’Apologia Pro Archimede 73.

Ces documents ouvrent une porte vers un ensemble d’autres éléments négligés 
jusqu’à présent et qui donne un contexte tout à fait nouveau pour la circulation du 
thème de la mathesis universalis. Avant de les présenter, rappelons brièvement quelques 
traits relatifs à ce thème chez Descartes lui­même, qu’il est important d’avoir à l’esprit. 
Tout d’abord, et contrairement à une croyance tenace, il faut insister sur le fait que le 
texte cartésien ne présente nullement la mathesis universalis comme un programme qui 
viendrait tenir la même place que la méthode. Elle est présentée comme une science, 
dont le nom est ancien, qui est bien connue de tous, très simple et qui explique pour­
quoi les autres sciences subordonnées ont reçu le nom de mathesis. C’est la raison pour 
laquelle l’ordre méthodique commande de commencer par elle avant de s’en éloigner 74.

Dans ce descriptif, un des mystères qui subsiste est de comprendre pourquoi 
Descartes dirait qu’il s’agit d’une science bien connue de tous, au nom ancien et reçu par 
l’usage. De fait, la seule occurrence qu’on connaissait du syntagme mathesis universalis 
antérieurement à ce qu’on croyait être le terminus ad quem des Regulae se trouve chez 
Van Roomen 75. Or ce dernier renvoie à un traité du jésuite Benito Pereira qui ne parle 
que de scientia mathematica communis. Par ailleurs, il dit lui­même préférer le terme 
prima mathesis. Bien plus, Van Roomen présente le traitement mathématique de cette 
discipline comme un de ses apports. Même si nous pouvons constater qu’elle s’inscrit 
dans une longue tradition de réécriture de la théorie des proportions euclidiennes, il 
reste qu’elle n’est pas présentée ainsi. Assurément, la reconstitution généalogique du 
thème nous fait remonter à Proclus, commentant Euclide, et même à Aristote. Mais cela 
nous force donc à faire l’hypothèse que Descartes a pris connaissance de ces sources 
anciennes, ce dont nous n’avons aucune trace. Un des intérêts de l’étude du contexte 
mathématiques hollandais du début des années 1630 est précisément que la mathesis 
universalis y apparaît, ainsi que j’ai commencé à le montrer, comme un thème « bien 
connu de tous » et au sein duquel la référence à Van Roomen est centrale.

Aux références croisées chez Golius et Van Schooten, nous pouvons en effet 
ajouter Martin Hortensius, lui aussi ancien étudiant de l’université de Leyde et qui 
enseigne à partir de 1632 à l’Athenaeum Illustre d’Amsterdam au côté de Gerhard 
Johannes Vossius (ancien collègue de Golius à Leyde). Sa Dissertatio de studio 
Mathematico recte instituendo, publiée en 1637, contient, en effet, un passage sur 
notre thème 76. Rappelant rapidement les grandes étapes du développement de l’al­
gèbre symbolique, il poursuit en disant qu’il sera préférable de s’initier d’abord au 
maniement des quantités abstraites tel qu’il a été esquissé au titre de la mathesis 
universalis par Van Roomen. Comme dans le traité que possédait Van Schooten, 
il est remarquable que ces sources précisent bien que la mathématique universelle 
et l’algèbre ne s’identifient pas, mais que la seconde prend son fondement dans la 
première (comme toutes les autres sciences mathématiques).

73. Adriaan Van Roomen, In Archimedis Circuli dimensionem expositio et analysis. Apologia pro 
Archimede. Exercitationes cyclicae contra Iosephum Scaligerum, Orontium Finaeum et Raymarum Ursum in 
decem Dialogos distinctae, Genève, 1597, chapitre vii.

74. AT  X, 377­378  ; et mon analyse de ces traits distinctifs dans D.  Rabouin, Mathesis universalis, 
op. cit., p. 253­269.

75. Voir la note 41. Une autre mention indirecte se trouve chez Johann H. Alsted, Methodus admiran-
dorum mathematicorum complectens novem libros matheseos universae, Herborn, G. Corvini, 1613, Livre I, 
chapitre i. Mathematicae generalis definitio. La « mathématique générale » se trouve ensuite requalifiée 
en [mathesis] generalis, alias universalis.

76. Édité dans H. Grotii et aliorum dissertationes de studiis instituendis, Elzevier, 1645, p. 589 sq.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



175

Bulletin cartésien LV

Mais c’est surtout Vossius qui doit nous intéresser ici pour son traitement assez 
complet de ce thème. Ce professeur de chronologie à l’université de Leyde a, en effet, 
laissé à sa mort une chronologie des mathématiciens qui fut publiée de manière 
posthume et s’engage par une réflexion encyclopédique sur les mathématiques 77. 
Après un passage sur le nom même de mathesis à partir de sources anciennes (le 
thème même de la seconde partie de la Règle IV), ainsi que sur sa certitude et son 
évidence, puis sa division en diverses sous­disciplines, il se lance, au chapitre v, dans 
un exposé sur la première d’entre elles, celle qui forme la théorie commune aux autres 
mathématiques ou mathesis universalis. Cette source est précieuse parce qu’elle nous 
montre non seulement que Vossius est familier de l’œuvre de Van Roomen, qu’il 
crédite comme il se doit de la promotion du thème 78, mais surtout qu’il en connaît 
les sources anciennes : Pereira bien sûr, mais surtout Proclus et Aristote (que ne 
mentionnait pas, rappelons­nous, Van Roomen).

La prise en compte de ce corpus, qui reste à étudier en détail, allégerait donc 
considérablement une part des difficultés portées par la seconde partie de la Règle IV 
à propos de cette science au nom ancien, bien connue de tous, simple et à laquelle les 
autres sciences mathématiques sont subordonnées. Il me semble que ce n’est pas là 
un des moindres arguments pour prendre au sérieux la nouvelle datation proposée 
par les éditeurs de la copie de Cambridge.

Un mot pour finir sur la pratique mathématique. Une des difficultés nouvelles 
qu’ouvre l’hypothèse des éditeurs de C, et qu’il ne faut pas cacher, est qu’elle conduit 
à poser la coexistence de pratiques assez hétérogènes : si la première version des Règles 
a été rédigée au plus tard en 1629, cela signifie que la notation exponentielle qu’y 
présente Descartes coexiste avec la notation cossique qu’il utilise avec Beeckman à 
l’automne 1628. Parallèlement, le fait de dater les versions post mortem du début des 
années 1630 signifie que Descartes développe une algèbre géométrique très rudi­
mentaire (et, dans les faits, impraticable) alors même qu’il résout le problème de 
Pappus fin 1631 avec des techniques d’algèbre très avancées sur son temps 79. Quant 
au premier point, je pense avoir indiqué que les sources nous montrent la même 
coexistence entre des techniques algébriques de provenance très diverses et au sein 
desquels des acteurs comme le tout jeune Van Schooten circulent sans peine. Ceci 
nous montre a minima qu’il faut se méfier d’arguments qui concluraient du caractère 
archaïque de telle ou telle pratique à une chronologie de leur usage. Or il est tout à 
fait remarquable que cette indication vaille également concernant le schématisme. 
Le cahier de Van Schooten porte, en effet, témoignage de sa lecture d’une première 
version de La Géométrie de 1637, en particulier du calcul géométrique présenté dans 
ses premières pages où le schématisme des Regulae semble complètement dépassé. 
Mais que fait Van Schooten lorsqu’il commente les éléments de calcul géométrique 
présenté en 1637 ? Il les traduit dans le schématisme des rectangles et notamment 
des rectangles ayant l’unité pour côté qui sont présentés dans les Règles pour ramener 
les produits à des lignes 80. Ici encore, on voit qu’il faut se garder d’une lecture trop 
rapide qui conclurait du caractère archaïque et maladroit d’une représentation à son 
abandon immédiat par les acteurs.

77. Gerard Joannes Vossius, De quatuor artibus popularibus, Amsterdam, Joan Blaeu, 1650, chapitre v.

78. Et dont il connaît même le commentaire à Al­Khwarizmi, cf. Vossius, op. cit., p. 322.

79. Il faudrait, sous ce point de vue, regarder également le fragment sur les ovales contenus dans les 
Excerpta mathematica, cf. Sébastien Maronne, « The ovals in the Excerpta Mathematica and the ori­
gins of Descartes’ method for normals », Historia Mathematica, n. 37 (3), 2010, p. 460­484.

80. UGB Hs 108, fol. 59v.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



176

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Conclusion

La découverte, puis l’édition commentée, d’une nouvelle version des Règles pour 
la direction de l’esprit constitue, sans conteste, un événement de première importance 
pour le commentaire cartésien. J’espère avoir montré, sans pouvoir en épuiser les 
détails, qu’elle relance, sur la base de nouveaux éléments, nombre de discussions 
sur l’évolution de la pensée de Descartes antérieurement au Discours et aux Essais. 
Elle indique également le danger d’une méthodologie à laquelle ont succombé les 
commentateurs – l’auteur de ces lignes compris, malheureusement – et qui consiste 
à conclure d’éléments d’interprétation à des indications chronologiques. Une meil­
leure connaissance du contexte des années 1630 nous montre déjà qu’y coexiste une 
diversité de pratiques, dont certaines qu’on aurait pu croire archaïques, mais c’est 
une recherche qui doit être affinée au regard d’études plus poussées sur les milieux 
hollandais dans les années 1629­1635 81.

David Rabouin 82 (Laboratoire SPHERE, UMR 7219. CNRS – Université Paris Cité. ERC 
Philiumm n. 101020985)

Recensions pour l’année 2024 83*

1. Textes et documents

1.1. Descartes

 Descartes, René, Œuvres, édition préparée par J.­M. Beyssade et publiée sous la direction 
de D. Kambouchner, choix de Lettres par J.­R. Armogathe, 2 volumes, Paris, Gallimard, 
« Bibliothèque de la Pléiade », 2024, vol. I, p. xlix­1569 ; vol. II, p. xvii­1561.

« Faire lire Descartes est pour la Bibliothèque de la Pléiade une ancienne voca­
tion », écrit Denis Kambouchner (p. xli). En fait, la première édition des Œuvres et 
Lettres dirigée par André Bridoux remonte à 1937 (réimpr. 1957). Reprenant le flam­
beau de Jean­Marie Beyssade, D. Kambouchner propose ici une nouvelle édition des 
Œuvres de Descartes après près de quatre­vingt­dix ans : elle est en deux volumes et 
fait une large place à un « Choix de Lettres » confié à Jean­Robert Armogathe. Si l’on 
s’en tient aux seules données quantitatives, c’est donc une première différence de 
cette édition par rapport à l’ancienne.

La seconde, plus significative, est mise en évidence par le choix des écrits que ces 
volumes offrent aux curieux et, en général, aux lecteurs qui ont décidé d’« accorder » 
un peu de temps à Descartes (Introduction, p. xxiii), et ce, malgré les « sacrifices » 
éditoriaux imposés (renoncement aux textes en langues originales au profit des 
versions françaises existantes du xviie siècle ; exclusion des textes cartésiens « très 
techniques ou très spécifiques », « Note », p. xliv). Les deux volumes comprennent 
des écrits imprimés du vivant de Descartes et d’autres posthumes. Parmi les premiers, 

81. Ce sera notamment l’objet d’un volume à venir chez Classiques Garnier et qui comprendra 
des études de : Erik­Jan Bos, Alex Garnick, Sébastien Maronne, Siegmund Probst et moi­même.

82. Je remercie Erik­Jan Bos et Sébastien Maronne pour leurs relectures de ce texte.

83. * Les recensions d’ouvrages ou d’articles antérieurs à 2024 sont précédées d’un astérisque (*).

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



177

Bulletin cartésien LV

on trouvera : le Discours et sept discours (sur dix) de la Dioptrique et quatre (sur dix) des 
Météores, des extraits des deux premiers chapitres de La Géométrie ; les Méditations avec 
les Objections et Réponses I­IV, VI et des extraits de V et VII ; la Lettre à Dinet, de larges 
extraits de la Lettre à Voetius, les Principes ; les Passions de l’âme et les lettres qui servent 
de préface, la Note sur un certain placard. Parmi les seconds, les volumes comprennent 
les écrits de jeunesse (extraits de Baillet, Poisson, Leibniz, Foucher de Careil), l’Entre-
tien avec Burman, les Règles, Le Monde et L’Homme, La Description du corps humain, La 
Recherche de la vérité, des extraits de la Naissance de la Paix. En annexe, la Thèse de droit, 
des extraits de l’Abrégé de musique, le Jugement sur quelques lettres de Monsieur [Guez] 
de Balzac (la lettre pour la défense de Balzac : A X***, AT I 7­11), les pages de la Vie de 
Monsieur Descartes que Baillet consacre au séjour du philosophe à Stockholm. Dans 
la troisième partie de chacun des deux volumes (volume I : p. 1 155­1 485 ; volume II : 
p. 1 217­1 444), on trouvera la « Notice » qui reconstitue son historique, la « Note » 
sur les textes qui offre également un aperçu critique des orientations de recherche 
et les « Notes » proprement dites.

Le groupe des éditeurs scientifiques, en majorité français, est large, parmi 
lesquels on retrouve également les plus grands cartésiens vivants  : Dan Arbib, 
Roger  Ariew, Michelle Beyssade, Michel Blay, André Charrak, Delphine Bellis, 
Annie Bitbol­Hespériès, Erik­Jan Bos, Frédéric de Buzon, Vincent Carraud, 
Xavier Kieft, Catherine Kintzler, Jean­Luc Marion, Denis Moreau, Laurence Renault, 
Louis Rouquayrol, Theo Verbeek. Dans deux cas, les éditions désormais classiques 
du Discours de Geneviève Rodis­Lewis et des Méditations de Jean­Marie Beyssade sont 
à nouveau proposées.

Les deux volumes comprennent un Choix de Lettres confié à Jean­Robert 
Armogathe  ; ainsi, dans le premier  : Lettres 1619-1641 (p.  781­1 132), «  Notice 
(p.  1 485­1 489), «  Notes sur le texte  » (1489­1491), «  Notes  » (p.  1491­1552)  ; 
« Répertoire des correspondants » (p. 1 567­1 570), un total de 421 p. sur 1 552 ; dans 
le volume II : « Lettres 1642­1650 » (p. 842­1 216), « Notes sur le texte » (p. 1 444­1 499), 
« Répertoire des correspondants » (p. 1 501­1 507), qui comprend également les notules 
du volume I, soit un total de 435 p. sur 1 561. Rappelons que J.­R. Armogathe, acteur 
majeur du renouveau de l’intérêt pour l’épistolaire cartésien, qu’il avait qualifié avec 
bonheur de « laboratoire intellectuel du philosophe », comptait parmi les organisa­
teurs scientifiques du colloque consacré à « Descartes et l’Europe savante » (Pérouse, 
1996) : voir. J.­R. Armogathe, G. Belgioioso, C. Vinti (dir.), La Biographie intellectuelle 
de René Descartes à travers la correspondance, Naples, Vivarium, 1999. Avant la présente 
édition, il a collaboré à l’édition bilingue complète de Bompiani (René Descartes, Tutte 
le lettere 1619-1650, 20092) et publié le volume de la Correspondance avec Élisabeth de 
Bohême et Christine de Suède (Gallimard, 2018). Il a coédité la réimpression de Claude 
Clerselier. Lettres de Mr Descartes, 3 volumes, Paris, Charles Angot, 16673, 16662, 1667 
(Lecce, Conteditore, 2005) et l’édition bilingue de Descartes, Beeckman, Mersenne, 
Lettere (1619-1648) (Bompiani, 2017).

La troisième différence entre les deux éditions est facile à constater. En 2024, les 
deux volumes de la Pléiade offrent au « grand public » une réadaptation de l’édition en 
huit volumes réalisée en 2013 chez le même éditeur pour la collection « Tel » (Œuvres 
complètes, sous la dir. de J.­M. Beyssade et D. Kambouchner, 8 volumes parus, Paris, 
Gallimard). C’est d’ailleurs D. Kambouchner lui­même, éditeur de l’une et l’autre 
éditions, qui nous informe qu’il s’agit du format réduit du projet initial rédigé par 
Jean­Marie Beyssade (3 volumes, deux d’Œuvres complètes et un de Correspondance 
intégrale). Ils peuvent être considérés comme un format réduit de cette édition. En 
1937, le volume de Bridoux se distinguait des deux éditions auxquelles Charles Adam 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



178

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

et Paul Tannery (AT : 1896­1913 en 13 volumes) et, pour la correspondance, Charles 
Adam et Gaston Milhaud (AM : 1936­1963 en 8 volumes) avaient travaillé dans les 
mêmes années.

Il est inutile d’insister sur les autres différences entre les deux éditions, qui 
existent bel et bien ; mieux vaut se concentrer sur le véritable mérite de la dernière. 
Il me semble qu’elle consiste en sa capacité à montrer (et pas seulement au « grand 
public ») une nouvelle manière d’aborder Descartes et sa philosophie. Elle le fait 
à la fois à travers les écrits choisis parmi ceux que Descartes lui­même a donnés à 
l’impression et ceux publiés à titre posthume (avec les lettres au premier plan). Ce 
sont sans doute ces écrits qui reflètent les moments forts de l’itinéraire du philo­
sophe. Mais ils sont davantage. Ce sont les écrits dans lesquels « Descartes montre 
la philosophie en acte » en faisant partager aux lecteurs son expérience et « ainsi 
vous fait philosophes avec lui » (Introduction, p. xxiv). Elles sont – en premier lieu 
la correspondance – une manière d’attirer l’attention sur les « mythologies » que 
Descartes lui­même a aimées ou contribué à engendrer. La plus célèbre d’entre elles 
est certainement celle qu’il a confiée au Discours et aux Méditations en présentant sa 
pensée comme la construction d’un « chemin solitaire ». Ici, même limités à cette 
« mythologie », les deux volumes de la Pléiade nous font découvrir que Descartes 
fut « durant toute sa carrière de philosophe, l’homme d’une société dont sa corres­
pondance permet de mesurer l’ampleur et la diversité » (Introduction, p. xii). Bien 
inséré donc dans une société épistolaire où l’on trouve Guez de Balzac, Mersenne, ses 
maîtres jésuites, des diplomates (Huygens), des princesses et des reines (Élisabeth, 
Christine), et bien d’autres.

Giulia Belgioioso (Université du Salento)

 *Descartes, René & More, Henry, Correspondance 1648-1655, édition bilingue 
latin­français. Lettres traduites, annotées et présentées par J.­P. Anfray, précédées de 
Étendue, corps et esprit : le dualisme en questions, Paris, Eliott éditions, 2023, 421 p.

Désinvolture éditoriale. Voici donc quatre lettres de More reçues par Descartes et 
deux ou trois réponses de Descartes qui sont en latin, traduites en français en 1724 
puis ici par J.­P. Anfray. Leur texte a été édité par Clerselier I en 1657 (lettres 66 à 72), 
réédité par More lui­même en 1662 dans A Collection of Several Philosophical Writings… 
L’état et les rapports, par ailleurs extrêmement complexes, de ces textes (voir AT 
V, 628­647 puis 668­678, dans lequel Alan Gabbey avait débroussaillé ce maquis 
éditorial), ne sont pourtant pas rappelés dans la « note sur le texte et la traduction » 
(p. 201­204), indigente. Est­ce à dire qu’aucun travail d’édition n’eût été souhaitable ? 
Le nouvel AT V (1974) montrait l’exemple en donnant les cent cinquante variantes 
des copies Hartlib, découvertes en 1947, et en signalant, par exemple, deux verbes qui, 
bien qu’ils soient de sens opposés, pouvaient être lus dans la lettre du 5 mars 1649 : 
« oblati » ou « ablati » (AT V, 300, 8 et p. 674). On pourrait, de manière analogue, 
montrer que, dans la lettre du 5 février 1649, quand l’auteur publie p. 230 difinivi 
(plutôt que definis), il ignore l’origine de cette emendatio : l’exemplaire des Lettres de 
Descartes conservé à l’Institut de France et réimprimé par Jean­Robert Armogathe et 
Giulia Belgioioso chez Conte à Lecce en 2005. On ne saurait donc parler d’« édition 
bilingue » ni pour la traduction française (puisque c’est une traduction), ni pour le 
texte latin. Ainsi se confirme le peu de sérieux éditorial (au sens commercial) chez 
le prétendu éditeur (scientifique).

Sérieux doctrinal. La désinvolture éditoriale est assez heureusement précédée 
d’une longue étude intitulée « Étendue, corps et esprit, » répartie en cinq chapitres 
aux titres explicites : i. « Corps, étendue, impénétrabilité » ) ; ii. « Dieu, l’âme et le lieu 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



179

Bulletin cartésien LV

» ; iii. « Le vide, les atomes et le monde indéfini : le rôle de la toute­puissance de Dieu » 
on pourra regretter que, sur le rapport de la doctrine de la création des vérités éter­
nelles et de l’impossibilité du vide (iii.3) ou sur l’indéfinité du monde (iii.4), l’étude 
ne tienne aucun compte des travaux de Gilles Olivo ni de ceux de Frédéric de Buzon 
ou des miens, absents de la bibliographie ; iv. « Mouvement, repos et forces » ; v. « Les 
animaux­machines et la sensibilité animale ». Y sont repris certains des principaux 
thèmes de la philosophie cartésienne, pour lesquels cette correspondance a obligé le 
maître à répondre aux objections du jeune « cartésien » d’alors.

Je me contenterai ici de résumer brièvement pour le lecteur le chapitre ii. « Dieu, 
l’âme et le lieu », c’est­à­dire la question de la « localisation » des substances immaté­
rielles, d’une part parce qu’à l’évidence l’auteur y tient, qui reprend dans ce chapitre 
les deux seuls articles de lui qui sont mentionnés en bibliographie, p. 405 (tous deux 
parus en 2014), d’autre part parce que cette question a pour lui un enjeu considérable, 
que marquent bien les dernières phrases du chapitre : « Du côté de Descartes […], 
l’âme humaine n’est localisée selon sa substance que dans une partie déterminée du 
corps auquel elle est unie. Dès lors, en l’absence d’une relation causale entre l’âme 
et le corps, l’âme ne serait effectivement nulle part » (p. 98).

Dans ce chapitre, « les principales positions scolastiques du xiiie au xviiie siècle[s] 
au sujet de l’immensité divine et de la localisation des substances immatérielles » 
(p. 78) sont rappelés pour évaluer celle de Saint­Pourçain, proche du nullibisme, 
et pour caractériser le « holenmérisme » (les esprits ont une localisation, mais elle 
n’implique pas leur étendue partes extra partes), selon les deux néologismes créés par 
More dans l’Enchiridion metaphysicum, publié en 1671. À cette date, dit l’auteur, More 
tenait Descartes pour le nullibiste par excellence, ce qui n’est pas le cas au moment 
de la correspondance. J.­P. Anfray se demande alors « quelle est l’interprétation 
correcte de Descartes » et soutient finalement que More et Descartes « défendent 
une forme de holenmérisme à l’égard de l’immensité divine comme de la présence 
de l’âme dans le corps » (p. 61), précisons : holenmérisme « robuste » (« il y a une 
véritable localisation de l’âme dans le corps ») quoique, ou plutôt parce que, « res­
treint » (l’âme a une « localisation holenmérique dans la glande pinéale »), qui reste 
cependant « déflationniste » (puisqu’il n’impose pas « d’implication directe quant à 
la localisation de l’âme ») – lequel holenmérisme cartésien est « phénoménologique » 
en ce qu’il décrit l’expérience d’une sensation de localisation et de co­extension qui 
n’est pas nécessairement une localisation et une co­extension réelle de l’âme dans 
le corps tout entier, comme l’indique l’expérience de l’amputation (p. 82­98). D’où 
l’importance de la distinction cartésienne entre étendue de substance et étendue 
de puissance (pour Dieu, les anges ou les âmes, lettre du 15 avril 1649, AT V, 342, ici 
p. 264­265). D’où aussi la secondarisation de la causalité par rapport à l’expérience 
de l’union.

Insuffisance philosophique. Venons­en à la philosophie. L’introduction rappelle 
les lectures de Dan Garber (1983) et de Tad Schmaltz (2008) qui suivent les lectures 
occasionnalistes de Malebranche et de Leibniz à propos de l’action causale des esprits 
sur les corps et selon lesquelles « Descartes ne semble pas se rendre compte que cette 
causalité des esprits […] (“la substance créée comme de notre esprit […] à laquelle 
il a donné la force de mouvoir le corps”) est à première vue incompatible avec la 
conservation de la quantité de mouvement […] (“Dieu, qui conserve en elle autant 
de mouvement et de transport qu’il en a mis au commencement”) » (p. 158). À son 
tour, T. Schmaltz note que « si la causalité mentale consiste en l’ajout du mouvement 
dans les corps, cela entraîne un changement constant dans le concours ordinaire de 
Dieu, ce qui contredit le fait que ce concours consiste dans la continuation de l’acte 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



180

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

créateur initial. Autrement dit, l’action des esprits sur les corps impliquerait une trans­
gression permanente de l’immutabilité divine. De nouveau Descartes n’envisage pas 
cette question jusqu’à ses conséquences dont il paraît refuser de prendre la mesure » 
(ibid.). « Néanmoins, affirme l’auteur p. 159, il apparaît que la proposition exprimée 
par Descartes dans les lettres à More, et particulièrement dans la lettre d’août 1649, 
loin d’abonder dans le sens de l’interprétation occasionnaliste, s’accorde en réalité 
davantage avec l’idée que les corps exercent une causalité propre, impliquant des 
forces, de repos et de mouvement, inhérentes à ces derniers. Néanmoins, il ne s’agit 
pas d’une activité originaire, mais celle­ci est la conséquence de la création initiale du 
mouvement en plus de la matière ». C’est là envisager fort justement ce qui fait une 
des difficultés spéculatives et d’intérêt primordial de cette correspondance : « selon 
More, si le mouvement est un mode, alors comme tout mode il est dépendant d’un 
sujet déterminé. Il ne peut donc pas être transféré ou “migrer” d’un sujet à l’autre. Or, 
d’après lui, la conception cartésienne du mouvement et du choc des corps implique 
la migration du mode de mouvement d’un corps dans un autre, autrement dit un 
transfert de mouvement » (ibid.). Pourtant, Descartes « n’admet pas non plus un 
transfert réel du mode de mouvement » (p. 161), ce qui amène l’auteur à supputer 
chez Descartes, entre le refus de l’occasionnalisme et celui d’une causalité comme 
transfert, « la place pour une causalité physique sans transfert. Cependant, Descartes 
ne précise pas quel serait ce modèle adéquat d’une causalité sans transfert » (p. 164). 
Mais le pouvait­il ? Car si la difficulté est nettement soulignée, on s’étonnera que 
sa solution repose sur un double fantôme : celui d’une hypothèse qui n’est étayée 
par aucun support textuel, et surtout celui d’une réponse qui chômant la difficulté, 
l’accroît. Qu’entendre, en effet, par causalité physique sans transfert, si on vise par 
là, non pas une causalité matérielle ou formelle que la philosophie scolaire qualifiait 
d’immanentes, non pas une cause occasionnelle qui n’a de cause que le nom, mais 
une cause efficiente (que reste­t­il d’autre puisqu’il ne saurait être question de cause 
finale ?) qui n’est telle qu’à donner ou poser hors d’elle l’être de son effet ? Peut­on dès 
lors s’étonner que Descartes n’ait proposé aucun modèle pour penser une causalité si 
énigmatique qu’on en vient à douter qu’il en ait seulement contemplé la possibilité ? 
On le voit, la solution proposée ici est plus énigmatique que la question à laquelle 
elle est supposée répondre.

Vincent Carraud (Sorbonne Université)

1.2. Cartésiens et alii

 *La Mettrie, Julien Offray (de), L’Homme-machine, éd. Solange Gonzalez, Paris, Classiques 
Garnier, « Textes de philosophie » n° 21, 2023, 224 p.

On dispose d’un bon nombre d’éditions récentes de L’Homme-machine. Celle­ci 
se signale en raison de son introduction très fouillée, qui occupe la moitié du volume 
et qui s’interroge longuement sur la présence et le rôle des thèses cartésiennes chez 
La Mettrie. S. Gonzalez reconnaît en effet dans L’Homme-machine une « tentative 
d’épuisement d’un lieu cartésien ». Le lieu cartésien est constitué par la doctrine de 
l’« animal­machine ». La tentative d’épuisement pointe le fait que La Mettrie « hérite 
avec un droit d’inventaire sévère » de cette thèse, « et sans jamais se restreindre à 
aucune filiation » (p. 39), de sorte qu’il n’est « plus du tout cartésien et néanmoins 
encore sous l’influence du geste cartésien » (p. 55). À ce titre, S. Gonzalez revient 
sur les thèmes majeurs de L’Homme-machine (rejet de l’hypothèse de l’âme comme 
principe immatériel, mise en évidence de la dépendance radicale de l’esprit au corps, 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



181

Bulletin cartésien LV

affirmation de la continuité entre homme et animal, théorie du plaisir) et elle s’ef­
force d’en retracer les racines cartésiennes. D’abord, en rappelant l’hypothèse d’une 
« cosmo genèse strictement mécaniste » (p. 18) et athée, qui inverse la thèse carté­
sienne de la création continuée. Car, comme l’écrit La Mettrie, « le mouvement qui 
conserve le monde, a pu le créer » (p. 175). Ensuite, S. Gonzalez retrace la théorie du 
vivant élaborée par La Mettrie dans le contexte d’une « dynamisation de la mécanique 
cartésienne » (p. 25). L’auteur de L’Homme-machine veut conserver la distinction entre 
l’inerte et l’organique, et, en même temps, faire de la pensée « un épiphénomène de la 
matière vivante ». À ses yeux, les fonctions du cerveau ne sont que le résultat de l’orga­
nisation de la matière cérébrale, La Mettrie écartant aussi bien l’hypothèse d’une âme 
matérielle que celle, diderotienne, de la pensée comme propriété de la matière. Ainsi, 
conclut S. Gonzalez « on peut dire que le matérialisme de La Mettrie retient du corps 
machine cartésien un fonctionnement strictement immanent, tout en mobilisant 
une matière qui n’est plus celle de Descartes, puisqu’elle est capable de s’organiser 
elle­même » (p. 53) et dont La Mettrie affirme que l’essence reste inconnaissable. En 
rapportant la vie à l’organisation (celle des fibres et d’une matière active), il « est en 
quelque sorte en retrait sur les perspectives nouvelles que sa biologie enveloppe », et, 
paradoxalement plus proche de Descartes que de ses contemporains. Enfin, l’analyse 
de la continuité entre l’animal et l’homme permet à S. Gonzalez de souligner les 
ruptures les plus nettes de La Mettrie d’avec le paradigme cartésien (dont l’affirma­
tion célèbre qu’il serait possible pour les grands singes d’éduquer leur imagination 
en vue d’acquérir la faculté du langage) et certaines continuités de détails (l’option 
épigéniste contre la préexistence des germes, soutenue par Malebranche). Cette 
longue introduction (dont on retiendra par ailleurs les pages consacrées au rôle de 
l’imagination) fournit donc un riche dossier sur la relation assez articulée que l’auteur 
de L’Homme-machine a entretenue avec Descartes et, plus encore, avec les reprises de 
la doctrine cartésienne proposées par les auteurs de la seconde moitié du xviie siècle.

Alberto Frigo (Université de Milan)

 Lamy, Guillaume, Des principes des choses (De principiis rerum), traduction de S. Matton, 
Paris & Milan, Archè Edizioni/S.É.H.A., 2024, 280 p.

Sylvain Matton offre, dans une présentation matérielle bilingue soignée, la 
traduction claire du De principiis rerum, de Guillaume Lamy (1644­1683). Le livre a 
été édité en 1669, à Paris, chez P. Le Monnier, avec privilège. Son auteur est âgé de 
25 ans, il deviendra docteur de la Faculté de médecine de Paris en 1672 et publiera 
ensuite, en français, deux textes intéressants dans l’histoire de la diffusion des idées 
cartésiennes : Les Discours anatomiques, avec des réflexions sur les objections qu’on lui 
a faites contre sa manière de raisonner sur la nature de l’homme (Rouen, 1675, 2e éd. 
Bruxelles, 1679, Bruxelles & se vend à Paris, chez L. D’Houry, 1685) et l’Explication 
méchanique et physique des fonctions de l’âme sensitive (Paris, L. Roulland, 1677, 1678, 
seconde éd. 1681, 1683, 1687).

La traduction, la première en langue moderne, est présentée en regard du texte 
latin de l’édition de 1669, d’après l’exemplaire personnel du traducteur, qui a fait 
reproduire la page de titre portant le nom du premier propriétaire : Pailheres, corres­
pondant de Christiaan Huygens. En effet, faute de manuscrit nous étant parvenu, c’est 
l’édition de 1669 qui nous est donnée à lire, puisque la publication de 1680 est « une 
simple remise en vente, avec une page de titre de relais, de l’édition de 1669 » (p. viii 
et note 18). L’introduction du traducteur ne présente ni l’auteur ni le livre, et insiste 
sur un seul thème : celui de l’âme du monde, avec un extrait du Sixième des Discours 
anatomiques, sur l’âme sensitive, (que citera La Mettrie dans son Histoire naturelle de 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



182

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

l’âme, La Haye, 1745, chapitre viii), sans tenir compte des nuances apportées par 
Lamy au chapitre v, Ire partie de l’Explication méchanique et physique. La question de 
l’âme du monde n’est pas à négliger : Gassendi l’a traitée et il a affirmé, au début de 
la Physique du Syntagma philosophicum, que la réponse ne peut être « simplex ». Henry 
More l’a abordée dans sa correspondance avec Descartes (AT V, 240 et 310), publiée 
par Clerselier au tome I des Lettres (1657,1667). Mais évoquer d’emblée cette ques­
tion ne rend pas justice au contenu du De principiis rerum. En effet ce texte, comme 
le Discours du tabac publié un an avant (voir BC 2025), témoigne de la circulation 
des idées mécanistes cartésiennes dans le milieu médical parisien, bien après les 
universités d’Utrecht et de Leyde. Les notes accompagnant cette traduction étant 
succinctes, des précisions s’imposent.

Le De principiis rerum est dédié à Antoine de Barillon, marquis de Morangis (1599­
1672), qui fut l’un des dirigeants de la Compagnie du Saint­Sacrement, société secrète 
catholique fondée en 1630, réunissant des notables, religieux et dévots laïcs, sur­
nommée « Parti des dévots ». Cette Compagnie avait pour but de travailler « aux 
œuvres ordinaires des pauvres, des malades, des prisonniers, des affligés », ainsi 
qu’aux « missions, séminaires, à la conversion des hérétiques et à la propagation 
de la foi dans toutes les parties du monde, à empêcher tous les scandales, toutes les 
impiétés ». La Compagnie a œuvré pour la création de l’Hôpital Général en 1656, 
dont la mission principale était d’accueillir les pauvres, conformément aux Statuts 
rédigés par les nombreux magistrats du Parlement de Paris membres de la Compagnie. 
Elle est connue pour son intervention dans l’interdiction de la première version de 
la pièce de Molière Le Tartuffe ou l’Hypocrite, créée à Versailles en mai 1664. Elle a été 
dissoute en 1666. Dans son Épître, Lamy loue le génie et « l’intégrité des mœurs » de 
son dédicataire, ainsi que sa « très parfaite connaissance des sciences » et sa « singu­
lière prudence dans tout ce qu’[il] entreprend ». Il vante aussi la « religion vraie et 
sans superstition », la « piété sincère et sans fard », la « vertu pleine d’urbanité et sans 
grossière rudesse » de ce « philosophe qui peut et doit être vénéré ». Mais auparavant, 
le jeune Guillaume Lamy a dressé son propre portrait, non moins flatteur : il dit avoir 
« longtemps erré » avant de « peser par [lui]­même les préceptes des philosophes et 
ensuite, libéré de toute opinion préconçue, et attaché uniquement à l’observation 
de la nature, [il a] travaillé à dégager des ténèbres les principes cachés des choses ». 
Son ouvrage présente « un échantillon de [ses] études ».

La préface du livre, « Où l’auteur expose son dessein », affirme « qu’il a existé 
jusqu’à présent deux manières de philosopher sur la physique qui sont extrême­
ment opposées entre elles, l’une ayant rapporté, cachés sous le voile d’énigmes et 
de fables, des principes des choses secrets qui furent reçus et établis uniquement par 
religion et foi ; l’autre ayant ouvertement exposé des principes découverts au moyen 
de la seule raison et étayés par des faits d’expérience ». Selon l’auteur, « la première 
voie fut empruntée, parmi les anciens, par les prêtres d’Égypte, les brahmanes des 
Indes […], les cabalistes juifs, les druides gaulois, […] Zoroastre […] Moïse, et Hermès 
Trismégiste. Parmi les modernes, ont suivi cette voie : Paracelse, Helmont, Crollius 
et d’autres chimistes du même genre qui veulent être appelés “philosophes hermé­
tiques” et vénèrent le nom d’Hermès comme sacré. Mais plus que tout autre, cette 
voie a été recommandée en notre siècle par Fludd, qui a regardé comme une impiété 
de rechercher les vrais principes des choses hors des Écritures Saintes, et a ainsi révélé, 
en suivant le livre de la Genèse, la philosophie qu’il appelle “mosaïque” » – allusion 
à la Philosophia Moysaica de Robert Fludd, publiée en 1638. Selon Lamy, la « seconde 
manière de philosopher a été embrassée par les premiers Grecs, Leucippe, Démocrite, 
Aristote, Épicure, parmi les Arabes par Averroès et Avicenne, par un grand nombre 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



183

Bulletin cartésien LV

de Latins et, parmi nos compatriotes d’un remarquable génie, par Descartes, qui a 
gagné beucoup d’admirateurs de sa doctrine [atque, inter nostros eximij ingenij Cartesius 
qui doctrinae suae sectatores plurimos obtinuit]. Cependant, parmi ce genre de philo­
sophes fleurissent à notre époque trois écoles principales, à savoir, l’aristotélicienne, 
l’épicurienne et la cartésienne, desquelles j’ai examiné les principes selon un ordre 
clair ».

L’invocation de « trois écoles principales » chez ceux qui philosophent sur la 
physique (ce qui inclut les médecins) n’est pas à prendre au sens institutionnel : 
elle illustre la vigueur des débats intellectuels à Paris et le fait que le médecin de 
Saumur Louis de La Forge, par exemple, se présente en « disciple » de Descartes, en 
« Cartésien » et qu’il évoque « les disciples de Monsieur Descartes » dans son Traité 
de l’esprit de l’homme de 1666. Aristote et les « philosophes de l’École » n’y sont pas 
exempts de critiques. Mais celles qui sont contenues dans le livre du jeune étudiant 
parisien Guillaume Lamy sont étrangères à toute tentative de conciliation : elles 
visent à « réfuter les principes des aristotéliciens sur les principes des choses » comme 
l’annonce le titre du livre Ier du De principiis rerum. L’attitude radicale de Lamy se dis­
tingue de la mise à mal de l’aristotélisme par les partisans de Descartes et de Gassendi 
qui fréquentent notamment trois assemblées de savants, dont deux Académies pari­
siennes. L’une est l’Académie de Montmor, cartésien et ami de Gassendi, dont il a 
publié, trois ans après sa mort, les Œuvres complètes chez Anisson à Lyon en 1658. C’est 
à M. de Montmor, Conseiller du Roy en tous ses Conseils…, que le médecin Louis de 
La Forge a dédié son Traité de l’esprit de l’homme, préparé pendant la rédaction de ses 
Remarques sur L’Homme de Descartes, lui­même édité par Clerselier à Paris en 1664. 
Dans sa dédicace, La Forge mentionne des « ennemis » qui « combattent encore » 
Descartes « après sa mort » – allusion à Henricus Regius –, mais souligne que Montmor 
soutient « son parti par la force de [ses] raisons » et que sa Maison est souvent « le 
théâtre de sa gloire ». L’autre est l’Académie de Bourdelot, médecin du Grand Condé. 
Cette Académie, où des questions de médecine et de physique sont abordées, est 
ouverte au public. Des Cartésiens fréquentent ces Académies : Clerselier et Rohault, 
son gendre, chez Montmor, Rohault et Cordemoy, ainsi que le médecin Fédé, chez 
Bourdelot. Les expériences y sont valorisées, comme dans les « mercredis » de Jacques 
Rohault, « disciple » de Descartes et « chef de file » des cartésiens. Ses conférences 
à succès précèdent la publication de son Traité de physique en 1671, dont des copies 
circulaient dès 1667, comme l’a montré Sylvain Matton en éditant le manuscrit de 
la Physique nouvelle en 2009 (voir BC XL), puis en présentant son acquisition d’« Un 
nouveau manuscrit », plus proche du traité publié en 1671, notamment parce qu’il 
contient une « Description générale des plus grossières parties qui sont renfermées 
dans le corps humain » (voir BC LIV). Si « l’école cartésienne » existe en physique, 
en revanche, elle tarde à émerger en médecine au moment où Lamy publie son 
livre, parce que la Faculté de médecine de Paris combat toujours la circulation du 
sang, démontrée par Harvey en 1628, approuvée par Descartes dans le Discours de 
la méthode de 1637, précisée dans La Description du corps humain, retitrée Traité de la 
formation du fœtus, par Clerselier, qui l’édite avec L’Homme en 1664. Rohault s’y est 
rallié dans le « Traitté de physique » manuscrit qui précède la publication de 1671. 
Mais il cite la Métaphysique, la Physique et le Traité de l’âme d’Aristote au début de son 
Traité. À l’Académie Bourdelot, « chacun peut parler avec liberté […] Aristote n’y 
est pas moins favorablement écouté que Descartes & Gassendi » (voir Conversations 
tirées de l’Académie de M. Abbé Bourdelot…, Paris, 1672, p. 61­62). La tradition aristo­
télicienne, pourtant malmenée par les nouvelles cosmologies, les cartésiens et les 
expériences, perdure en physique, et elle est plus importante encore, jointe à celle 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



184

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

de Galien, dans l’enseignement médical et chez de nombreux médecins, malgré 
l’essor des dissections et des expériences. L’influence d’Épicure, promue en physique 
par Gassendi, grand lecteur de Lucrèce, commence à percer, malgré l’opposition 
des anatomistes chrétiens. Les traités d’anatomie en usage à la Faculté de médecine 
de Paris rejettent Épicure comme en témoigne L’Histoire anatomique d’André Du 
Laurens, publiée en latin en 1600, fréquemment rééditée, traduite en 1610 (Paris, 
puis Lyon, 1621), retraduite dans l’édition des Œuvres, publiée en 1621, puis 1639, 
1646, 1661. Le chapitre i du livre I de L’Histoire anatomique, évoque « l’excellence de 
l’homme » en convoquant les « Prêtres Egyptiens […], ce grand Mercure […], Aristote, 
[…] Zoroastre […] ». Mais après l’éloge du corps humain, le chapitre iii s’ouvre sur 
une injonction : « Maintenant donc se taise ce brutal Épicure, qui disait que les corps 
humains avaient été faits par hasard & fortuitement par l’entreheurtement turbulent 
des atomes. » Pour dénoncer l’« erreur d’Épicure », Du Laurens souligne que tous 
les corps sont « bâtis d’un même artifice, la même structure d’os, de cartilages, de 
ligaments… », puis déclare : « Il ne se présente donc rien de fortuit en la structure 
du corps, rien qui ne représente la majesté & grandeur d’une souveraine sagesse. » 
(Voir la traduction de F. Size, Paris, J. Bertault, 1610). D’où l’audace de Lamy, quand 
il écrit, au chapitre xxxvii de la 2de partie du livre III Des Principes des choses, que « le 
hasard a une place en physique » (in rebus physicis), avec le mouvement des atomes, 
dont les corps et le monde sont constitués, comme l’illustrent les chapitres voisins.

Lamy a « émis des jugements sur les principes des choses à un âge plus propice 
aux conversations amoureuses qu’aux austères colloques de philosophes » (p. 4­5). Il 
utilise souvent la première personne du singulier : iudico (je juge) et prononce ses juge­
ments avec une assurance fougueuse, dans une attitude d’autant plus audacieuse qu’il 
n’a pas encore son bonnet de docteur. Il est vrai qu’il est déjà intervenu publiquement, 
puisqu’il évoque les « petites dissertations [dissertatiunculae] qu’il a proposées l’année 
dernière contre les prétendues utilités de la transfusion du sang », allusion à la vive 
polémique relative aux expériences de transfusion du sang d’un animal à l’homme 
et aux trois Lettres qu’il a adressées au même destinataire. Les deux premières Lettres à 
Monsieur Moreau, Docteur en Médecine de la Faculté de Paris, Conseiller, Médecin Lecteur et 
Professeur ordinaire du Roy, […] contre les prétendues utilités de la transfusion du Sang pour 
la guérison des maladies, avec les réponses aux raisons et expériences de M. Denys, ont été 
publiées à Paris, chez J. Delaunay en 1667. Dans sa première Lettre du 8 juillet 1667, 
Lamy, alors Maistre aux Arts en l’Université de Paris, répondait à l’invitation d’exprimer 
ses « opinions » sur « La Lettre que Monsieur Denys, fort habile Philosophe Cartésien 
a écrite sur cette matière ». Le jeune Maître a alors fait part de son opposition et de ses 
craintes « lorsque l’on fait passer le sang d’un animal dans un homme ». Il contestait 
l’utilité de la transfusion dans le traitement de diverses maladies et raisonnait sur la 
fièvre à partir du cas du jeune homme de 15 ans guéri après avoir reçu « 9 onces de 
sang d’un agneau » : le patient avait retrouvé la mémoire qu’il avait perdue à la suite 
« d’une violente fièvre » et se trouvait « soulagé d’une douleur de côté causée par une 
chute le jour précédent ». Lamy admettait la possibilité de la transfusion « dans un 
homme robuste sans qu’il en ressente pour lors aucune incommodité », comme Denys 
l’avait montré dans sa seconde expérience. Lamy redoutait « de fâcheuses suites » 
et prescrivait : « Lorsque l’on veut mettre en pratique quelque nouveau remède, il 
faut marcher à pas de plomb, et prendre bien garde que le médicament dont on se 
sert à guérir une maladie ne fournisse pas des semences qui en produiront un jour 
de bien plus dangereuses » (p. 10). Il invoquait aussi « les principes de la philosophie 
ancienne, que Descartes & Gassendi ont remise au jour dans notre siècle, & qui est 
bien plus vraisemblable & mieux établie que celle qu’on suit dans les Écoles » (p. 12). 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



185

Bulletin cartésien LV

Il se déclarait prêt à être tenu pour « un faux prophète », dès que la réussite des expé­
riences de transfusion montrerait qu’il avait tort. Lamy a confirmé ses craintes sur 
la transfusion et le mélange du sang de divers animaux vers le sang de l’homme, le 
26 août 1667, en réponse à la Lettre « en injures & en objections » de Denys/Denis qu’il 
avait reçue et qui avait ensuite été « lue publiquement dans l’Assemblée de Monsieur 
l’Abbé Bourdelot, qui, quoiqu’elle lui [fût] dédiée, fut le premier à la désapprouver 
publiquement » (p. 2). Dans la « réfutation » qui lui a été demandée, Lamy a examiné 
les expériences de Denys sur les chiens, et discuté notamment des causes internes 
des maladies et de leur lien avec « l’abondance » ou « l’impureté » du sang, ainsi que 
sa « disette ». Il argumentait sur les maladies, les comparaisons et la chaleur du sang. 
Il s’y ralliait au « mouvement circulaire du sang » (p. 5, p. 14), signalait qu’il avait 
demandé des avis à « de très savants chimistes » et se défendait d’avoir « parlé contre 
la raison & contre l’expérience » (p. 9). Il citait la chaleur du sang, « incessamment 
entretenue par le feu, qui est toujours allumé dans le cœur » et dont la chaleur « nous 
fait vivre » (p. 10). Il examinait le mouvement des esprits animaux dans des passions, 
revenait sur les conditions de la transfusion du « jeune homme », et confirmait son 
interprétation de la fièvre comme « extraordinaire fermentation du sang », puis sur 
les fermentations, renvoyait notamment à Willis (p. 11). Il s’appuyait sur « l’opinion 
des Cartésiens » au sujet de la raréfaction du sang dans le cœur (p. 14). Il exprimait 
ses craintes que « du sang étranger mis sans aucune altération dans les veines d’un 
homme lui communiquera des inclinations conformes à la nature de la bête dont il 
a été tiré » (p. 15). Il s’excusait à la fin d’avoir appuyé ses raisonnements sur les « prin­
cipes de Descartes », sachant que son destinataire ne les « approuve pas entièrement » 
(p. 16). La troisième Lettre, du 16 février 1668, publiée chez P. Le Monnier, s’attachait 
aux faits qui avaient conduit à la mort du fou prétendu guéry par la transfusion, avec un 
Récit exact de ce qui s’est passé aux transfusions qu’on lui a faites, et quelques réflexions 
sur les accidents qui lui sont arrivés. Le patient était M. de Saint Amant, « en la vigueur 
de son âge », atteint depuis huit ans d’une « folie intermittente », que Jean­Baptiste 
Denis pensait guérir de sa folie grâce à la transfusion. Après une saignée, et un peu de 
vin, ce malade reçut le sang d’un veau, l’opération étant pratiquée par le chirurgien 
Emmerez et présidée par Denis. Lamy n’éludait pas les grandes douleurs ressenties 
par le « pauvre infortuné », dont la folie sembla diminuer, d’où une autre transfusion 
pratiquée deux jours après, « avec un peu moins de douleur & plus d’adresse ». La 
quantité de sang transfusé étant plus importante, le malade fut pris de malaise et de 
douleurs « pressantes », puis fut « repris d’une folie beaucoup plus insupportable » et 
mourut peu de temps après. Lamy analysait de nouveau les dangers de la transfusion 
de sang animal à l’homme, qui fut interdite peu après.

Au moment où il publie son ambitieux traité De principiis rerum, Guillaume 
Lamy, qui se revendique cartésien, n’est pas un novice en matière de débats médicaux 
publics sur des thèmes d’actualité. Mais l’enjeu Des principes des choses est autre. C’est 
un texte novateur et argumenté, divisé en trois livres avec un nombre de chapitres 
variables, courts et assez denses. Sa composition est la suivante :

– Livre Premier, Où l’on réfute les préceptes aristotéliciens sur les principes des choses, 
(59 chapitres avec la conclusion, p. 7­32).

– Livre Second, Dans lequel la méthode philosophique de Descartes et sa doctrine des 
principes des choses sont exposées et réfutées. Une préface explique sa divison en deux 
parties (p. 33) : la première, Dans laquelle on expose et réfute la voie proposée par Descartes 
pour atteindre à la vérité, et rejette les raisons par lesquelles il démontre la spiritualité de 
l’âme rationnelle et l’existence de Dieu, (39 chapitres, p. 34­54) ; la seconde En laquelle 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



186

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

on réfute les préceptes de Descartes sur les principes des choses matérielles, (36 chapitres 
avec la conclusion, p. 55­74).

– Livre Troisième, Dans lequel on expose et établit les principes d’Épicure, également 
en deux parties, précédées d’une préface justifiant cette séparation, liée à la distinc­
tion entre religion et philosophie, afin d’éviter « une confusion périlleuse pour la foi » 
et d’exposer « la doctine d’Épicure sur les principes des choses comme si je n’avais 
absolument rien ouï des choses révélées par Dieu » (p. 75). Soit une première partie 
En laquelle les principes d’Épicure sont exposés de la manière dont ils sont rapportés par 
Lucrèce, et critiqués (25 chapitres, p. 76­87), puis la seconde En laquelle les principes 
d’Épicure sont différemment proposés et établis, (43 chapitres, p. 88­106).

Ces Livres sont suivis par deux Appendices :
– Appendice I : De la cause des effets que les aristotéliciens attribuent à l’horreur 

du vide et les modernes à la pesanteur de l’air (23 chapitres, p. 107­115), ou Lamy cite 
Pascal et s’appuie sur ses Expériences nouvelles touchant le vuide, faites dans des tuyaux, 
syringues, soufllets & siphons…, publiées en 1647 et reprises dans les Traitez de l’équilibre 
des liqueurs et de la pesanteur de la masse de l’air de 1663. Rohault, cartésien, a égale­
ment fait des expériences sur le vide. Lamy cite aussi Gassendi (qui a commenté les 
expériences de Torricelli, que Mersenne a diffusées à son retour d’Italie) et s’intéresse, 
après Pascal, au mécanisme de la respiration et aux ventouses.

– Appendice II : De la nature et du mode de la fermentation, (28 chapitres, p. 116­
126), où Lamy traite par exemple du vin, et, où, soucieux des effets de la fermentation 
du sang, explique les fièvres au chapitre xxii, avant d’espérer que les « fruits précoces 
de [son] esprit ne [seront] pas désagréables à la langue des érudits » et ne recevront 
pas « un jugement défavorable », pour qu’il poursuive ses recherches sur « tous les 
effets qui regardent la médecine », voire en étendant « la doctrine d’Épicure aussi à 
l’explication de tous les autres phénomènes de l’univers ».

L’énoncé des thèmes abordés dans Des Principes des choses montre la richesse du 
livre, l’ambition de son jeune auteur pour nourrir les débats en philosophie et dans 
les sciences, en discutant, tout en les diffusant, les textes de Descartes, mais aussi de 
Gassendi, puisque désigner Épicure dissocié de la révélation, c’est prendre ses dis­
tances avec De vita, moribus et doctrina Epicuri, publié en 1647 et les Animadversiones 
in librum X Diognis Laertii, publiées en 1649, où Gassendi voulait concilier atomisme 
et foi chrétienne en faisant intervenir Dieu dans la production des atomes qui lui 
doivent aussi leur énergie. Les extraits cités par Lamy ne relèvent pas d’une typologie 
unique quant au fond, même si le ton reste engagé. Des chapitres mentionnent les 
auteurs, mais rarement les textes. D’autres contiennent des allusions précises sans 
mention d’auteur ni de texte, mais tous supposent une connaissance du contexte 
scientifique, médical et philosophique.

Le traducteur doit être remercié d’offrir le texte étonnant d’un jeune lecteur pas­
sionné, ambitieux et libre, aimant débattre et trancher, aux cartésiens, pascaliens et 
gassendistes, et plus généralement aux dix­septièmistes attentifs au contexte aristoté­
licien et aux textes des atomistes de l’Antiquité, ainsi qu’à l’importance du galénisme 
en médecine. Se contenter de la lecture du livre II, où le nom de Descartes et certains 
de ses textes sont explicitement cités, serait une erreur. En effet, si le livre I Des principes 
des choses n’évoque le nom de Descartes qu’une seule fois, et s’il ne cite aucun texte de 
Descartes, les thèses cartésiennes ne l’en irriguent pas moins. Descartes est l’auteur 
caché sur lequel Lamy s’appuie pour rejeter les formes substantielles, la cosmologie 
issue d’Aristote, la recherche des causes finales en physique, ainsi que la conception 
du corps humain issue non seulement d’Aristote, mais aussi de Galien, avec le rejet 
des « facultés » liées à la tripartition des âmes dans les textes médicaux, ainsi qu’aux 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



187

Bulletin cartésien LV

« facultés » ou « vertus » des remèdes. C’est à partir de Descartes que Lamy pense et 
expose le mécanisme du corps. On songe à Henricus Regius, médecin ouvert aux idées 
nouvelles, dont Descartes a corrigé les thèses de médecine que cet enseignant faisait 
soutenir dans la jeune université d’Utrecht, où il a imposé le mécanisme du corps à 
partir de la Physiologia de 1641, avec la circulation du sang présentée comme dans le 
Discours de la méthode, donc dissociée du contexte aristotélicien auquel Harvey était 
resté fidèle, et la chaleur du cœur réduite à une fermentation. Les lettres de Descartes 
ont été publiées au tome I de la correspondance éditée par Clerselier et les livres de 
Regius ont confirmé l’adhésion au mécanisme du corps et à la circulation du sang, 
ainsi que l’influence de la Dioptrique et des Principia philosophiae, mais le rejet de la 
métaphysique.

Dans son traité, Lamy inscrit la première occurrence du nom Cartesius au livre I, 
chapitre ii, intitulé : « Tous les philosophes se sont accordés sur la nécessité d’une 
matière, mais se sont divisés en déterminant sa nature ». Au sujet de ce « grand désac­
cord », Lamy écrit : « Aristote affirma que cette première matière est un presque rien ; 
Épicure, après Leucippe et Démocrite, introduisit les atomes, tandis que Descartes 
arrêta [établit avec précision : determinauit] que la matière de toutes choses est l’exten­
sion », allusion aux Principia philosophiae, Ire partie article 23, 2de partie art. 4. Suivent 
une exposition et une réfutation de la doctrine des péripatéticiens en physique ainsi 
que de l’autre « principe » ajouté à la matière : celui de « “forme substantielle” que 
leur imagination a forgé » et dont le raisonnement « est un pur sophisme ». Parmi 
les exemples cités, celui de l’âme rationnelle comme « forme substantielle réelle­
ment séparée du corps » fait l’objet des chapitres xi à xxi (p. 12 à 17). Si Lamy juge 
à ce propos que les « péripatéticiens, abandonnés par la raison, se réfugient dans la 
foi », et que c’est « une preuve de folie de contredire, même très peu, la religion », sa 
réfutation vise aussi « les péripatéticiens chrétiens » qui font intervenir Dieu « pour 
produire en dehors de la matière une certaine forme substantielle ». Lamy examine 
ensuite la division des corps, les uns incorruptibles (les cieux et astres, soit fixes, soit 
errants), les autres sujets à la corruption, avec la distinction entre simples et mixtes. 
Dans sa réfutation des cieux incorruptibles, Lamy invoque, au chapitre xxxv, des 
observations astronomiques : « En effet, on a vu briller durant un certain temps de 
nouveaux astres fixes qui disparurent après ce temps. » Descartes a évoqué la possibi­
lité que quelques étoiles « commencent assez subitement à paraître ou à disparaître, 
ainsi qu’on l’a vu arriver dans le vrai monde », au chapitre xv du Monde, traité qu’il 
a renoncé à publier en raison de la condamnation de Galilée et que Clerselier a édité 
en 1664. Les astronomes admettaient la possibilité de l’apparition d’étoiles nouvelles 
depuis la fameuse observation de Tycho Brahe dans la soirée du 11 novembre 1572. 
Tycho avait observé une étoile plus brillante que Vénus, au nord­ouest de Cassiopée, 
à un endroit où la veille encore, il n’y avait pas d’astre. L’article 104 de la IIIe partie des 
Principia cite cette étoile nouvelle, dite nova de 1572 : « et c’est ainsi qu’il arriva, sur la 
fin de l’année 1572, qu’une étoile qu’on n’avait point vue auparavant parut dans le 
signe de Cassiopée, avec une lumière fort éclatante et fort vive, laquelle s’obscurcit 
par après peu à peu tant qu’elle disparut entièrement vers le commencement de 
l’année 1574 ». Lamy ajoute, au chapitre xxxvii, les observations plus récentes rela­
tives à la planète Mars, allusion aux travaux de Christiaan Huygens et à son Systema 
Saturnium, publié en 1659, qui confirme l’héliocentrisme copernicien. Les livres II, 
2de partie, chapitre xx, et III, 2de partie, notamment chapitres xxii à xxiv, ainsi que 
le chapitre xx de l’Appendice I, reviennent sur les questions cosmologiques.

Dans sa réfutation des « aristotéliciens » au livre I, Lamy n’oublie pas qu’il étudie 
la médecine à la faculté de Paris, traversée par les querelles d’actualité, comme sur 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



188

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

le chyle, cité au chapitre xl ou sur l’antimoine aux chapitres xlix et l. Il n’oublie pas 
non plus la perplexité des médecins dans l’explication des sensations, et sa lecture 
de Descartes influence le chapitre xliv avec l’exemple du chatouillement, la titilla-
tio, qui met l’accent sur le rôle des nerfs, conformément à l’explication cartésienne 
novatrice des sensations dans L’Homme, puis Dioptrique IV, Méditation VI, et la fin de 
Principia IV, articles 191 et 197 notamment. Le chapitre lii des Principes des choses 
intitulé « Les qualités des êtres vivants ne se distinguent pas de leurs parties solides, de 
leurs humeurs et de leurs esprits » est d’inspiration cartésienne. Après avoir rejeté les 
formes substantielles, Lamy éradique, après Descartes, les « qualités » ou « facultés » 
si importantes en médecine, et qui étaient invoquées pour expliquer les fonctions 
du corps humain. Ces facultés, héritées de Galien avec son célèbre traité Des Facultés 
naturelles, ont été reprises notamment par Fernel puis Du Laurens et Riolan père et 
fils. Lamy ne cite aucun auteur. Il rejette les « facultés » nutritive (nourricière dans 
la traduction, p. 29), augmentatrice et générative (procréatrice, dans la traduction) 
de l’âme végétative dans l’homme, et préfère « omettre » les facultés inventées pour 
« les autres âmes », alors que les âmes sensitive et rationnelle avec leurs facultés 
étaient très importantes dans la tradition médicale et chez les philosophes et susci­
taient de sérieux débats, par exemple sur la faculté imaginative et sa puissance. Lamy 
confirmera ce rejet des facultés dans ses Discours anatomiques (2nd Discours) et son 
Explication méchanique et physique de l’âme sensitive (Ire partie, chapitre ii). Dans Des 
Principes des choses, il affirme que « les êtres vivants » sont composés de parties solides, 
d’humeurs et d’esprits (animaux), sans besoin de recourir à « quelque chose de plus ». 
Et pour expliquer la transformation des aliments en chyle, il invoque « l’estomac, 
le suc fermentatif répandu en lui et la chaleur des chairs qui l’entourent ». Suit une 
comparaison avec l’horloge et l’affirmation que « de fait, toutes les fonctions des êtres 
vivants peuvent s’expliquer mécaniquement, toutes les facultés étant supprimées, 
comme dans les automates », écho direct de la fin du traité de L’Homme (AT XI, 202), 
plus que des Remarques de La Forge dans l’édition parisienne de 1664 par Clerselier. La 
comparaison avec l’horloge signe un ralliement manifeste au mécanisme cartésien, 
puisqu’elle est aussi utilisée par Descartes dans le Discours de la méthode (AT VI, 50 et 
59) et la Méditation VI (AT VII, 84, ix­67). Les Passions de l’âme (art. 6) et l’article 203 
de Principia IV citent la comparaison entre le corps et la montre, que Géraud de 
Cordemoy reprend au Discours III du Discernement du corps et de l’âme en six discours, 
pour servir à l’éclaircissement de la physique (1666).

Lamy supprime, après Descartes, les « facultés » invoquées pour « expliquer » 
des propriétés inconnues ou magiques. Il rejette aussi bien la « faculté somnifère » 
d’un médicament provoquant le sommeil et la « faculté émétique » de l’antimoine 
qui provoquerait le vomissement, que la « vertu attractive » de l’aimant qui attire 
le fer, autre question débattue, que Descartes a abordée dans Principia IV, depuis 
l’article 133 (« Explication de la nature de l’aimant »), jusqu’à l’article 183, avec 
référence au nom de [William] Gilbert, auteur du De magnete (publié à Londres en 
1600) aux articles 166 et 168. Rohault fait aussi des expériences sur l’aimant. Après 
Descartes (voir article 187), Lamy rejette aussi « la sympathie, l’antipathie ». Dans 
ce chapitre liii, Lamy s’attaque avec vigueur à une conception de « la nature » large­
ment répandue en médecine. Descartes déjà, au début du chapitre vii du Monde avait 
écrit : « par la Nature je n’entends point ici quelque Déesse ou quelque autre sorte de 
puissance imaginaire, mais […] je me sers de ce mot pour signifier la matière » (AT XI, 
36­37). Lamy en tire les conséquences en médecine, où l’accusation d’implorer « de 
tous côtés l’aide de la nature, tantôt lui prêtant la plus haute intelligence, tantôt au 
contraire jetant sur elle la tache de l’erreur », va bien au­delà des « aristotéliciens ». 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



189

Bulletin cartésien LV

Le recours à la nature, banal en anatomie, vise les galénistes et pas des seuls aristoté­
liciens, désignés dans la suite du chapitre : « En effet, ils admirent son habileté et sa 
prévoyance dans la fabrication des êtres vivants, mais ils l’accusent d’erreur dans la 
production de monstres. » Les traités d’anatomie célèbrent la nature, souvent assi­
milée à Dieu ou à la providence divine chez les médecins catholiques du royaume 
de France, pour la création de la merveille qu’est le corps humain sain. Au début 
de sa célèbre Historia anatomica, André Du Laurens invoque les théologiens qui 
appellent l’homme « image de Dieu, […] fin de toutes choses auquel sont asservies 
toutes les choses sous la Lune », et il va jusqu’à écrire que la connaissance de soi par 
l’anatomie conduit (est utile) à la connaissance de Dieu (Livre I, chapitres i, v et vi). 
Le corps humain est ce chef­d’œuvre de la nature que Vésale a mis en scène dans son 
grand livre aux magnifiques planches publié à Bâle en 1543 et en 1555, le De humani 
corporis fabrica. Le mot fabrica utilisé par Lamy dans l’original latin (in animalium 
fabrica), est un terme que Descartes connaît et qu’il traduit par « fabrique » (et pas 
« fabrication »), dans L’Homme et La Description du corps humain (AT XI, 132, 233, 
245), puisqu’il revendique avoir suivi « Vésale et les autres » en anatomie (à Mersenne, 
20 février 1639, AT II, 525). Descartes innovait par rapport à la Faculté de médecine 
de Paris où le prestige de Vésale était jalousé et l’intérêt de ses illustrations novatrices 
encore discuté par de nombreux médecins, parmi lesquels Riolan (fils) dans son 
Anthropographie, alors même que les dissections de corps humains étaient rares. Le 
Ier des Discours anatomiques de Lamy, après la Seconde des Lettres servant de préface, 
rejettera l’idée que « l’homme est le chef d’œuvre de la nature ». Guillaume Lamy 
sait aussi que la question des monstres est débattue en médecine, et qu’elle relève 
souvent de l’« erreur » d’une nature fréquemment personnifiée : « Dame Nature » 
disait Ambroise Paré, « bonne mère, sagace et prévoyante » écrit Lamy. Le chapitre liv 
tire les conséquences du début de Principia III, sur l’éradication de la cause finale, 
mais dissociée de toute référence au monde créé par Dieu. Lamy affirme : « Quant à 
vouloir comprendre par quelque conjecture ce que Dieu lui­même se proposerait en 
mouvant les corps, il apparaît que cela sent davantage la témérité que la sagesse, et 
ne conduit en aucune façon à comprendre la manière dont se produisent les effets, 
que seule on recherche en physique. » Le chapitre suivant « L’usage des parties et 
l’effet des causes ne doivent pas être tenus pour leur fin » est une attaque en règle 
du finalisme, banal en médecine : « Il faut dédaigner les médecins qui », parlant 
« de l’usage des parties, le posent comme la fin de ces dernières ». Si Hippocrate est 
épargné, Galien est pris à partie pour son De usu partium (De l’usage des parties) « que 
tout le monde admire » – ce qui est alors un fait dans l’enseignement médical –, mais 
où il « offre la preuve éclatante d’une doctrine tout à fait vaine et d’un importun 
bavardage ». D’où la ferme recommandation au chapitre lvi : « Afin donc d’éviter 
une si fréquente erreur en physique, on ne doit recourir à aucune explication par la 
fin », ce que le Second des Discours anatomiques confirmera, après la Seconde des Lettres 
servant de préface. Après ces attaques directes portées au­delà des « aristotéliciens », 
Lamy passe à la réfutation « de l’opinion des péripatéticiens sur la crainte du vide », 
jugée « absurde » « éloignée de la raison » et leur oppose l’expérience fameuse des 
fontainiers de Florence, reprise par Pascal dans ses Expériences nouvelles touchant le 
vide, selon laquelle « il est constant que l’eau ne monte pas plus haut que trente et un 
pieds » (10,30 m), question reprise dans l’Appendice I, notamment au chapitre viii, 
intitulé « Pourquoi l’eau monte dans les machines hydrauliques ». La réalité du vide 
établie par Pascal s’oppose à la tradition aristotélicienne du cosmos plein et ordonné.

Le Livre Second du De principiis rerum, consacré à la réfutation de la méthode 
philosophique de Descartes et sa doctrine des principes des choses, est une lecture 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



190

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

stimulante qui n’intéresse pas seulement les cartésiens. Il débute par une Préface 
récapitulant le contexte intellectuel :

Contre la doctrine péripatéticienne des principes des choses qui avait longtemps régné 
seule, ces dernières années deux très puissants adversaires, Gassendi et Descartes [duo 
potentissimi hostes Gassendus & Cartesius], se sont élevés avec un si heureux succès que 
la philosophie d’Aristote est désormais méprisée par de nombreuses personnes sur 
son seul nom, et que celle qu’ils ont introduite est tenue dans le plus grand honneur. 
Cependant, bien que les préceptes de ces philosophes aient entre eux une grande affinité 
et paraissent puisés à la même source, Descartes prétend qu’il a trouvé sa philosophie 
par ses propres méditations et qu’elle ne diffère pas moins de l’épicurienne que de l’or­
dinaire. Mais parce qu’il a non seulement proposé de nouveaux principes des choses, 
mais encore exposé pour rechercher la vérité une voie jusqu’ici inconnue qu’il estime à 
l’abri de toute erreur, nous avons divisé le présent livre en deux parties. Dans la première, 
nous montrerons que personne ne peut suivre cette voie, et que même s’il était possible 
de l’emprunter, elle ne conduirait nullement à la connaissance de l’immortalité de l’âme 
et de l’existence de Dieu ; dans la seconde, que dans ses préceptes sur les principes des 
choses Descartes s’est éloigné autant de la vérité que d’Épicure.

Au fil des chapitres de la première partie du Livre II, Lamy convoque des extraits des 
Principia philosophiae et des Meditationes. Dès les premiers chapitres, il emprunte aux 
Principia I sur le doute, que celui­ci porte sur les connaissances, y compris mathé­
matiques, et sur les sens. Au chapitre iv, il cite la formule « ego cogito, ergo sum », 
inscrite à l’article VII des Principia, après l’énoncé en français du Discours de la méthode, 
et ceux, en latin puis en français, des Meditationes. Lamy aborde ensuite les idées de 
Descartes au sujet de la « divinité suprême et de l’immortalité de l’âme », sur lesquelles, 
affirme­t­il, « est fondée n’importe quelle religion » et il avertit : « je veux pour ma 
part combattre sa façon de les démontrer, mais en aucun cas m’opposer à la vérité 
des choses. À cette fin, après avoir expliqué la manière dont Descartes démontre la 
nature des âmes et l’existence de Dieu, je vais donc exposer les raisons qu’Épicure ou 
d’autres philosophes qui rejettent le joug de la foi pourraient avancer pour défendre 
leur opinion contre les démonstrations de Descartes » (chapitre xiii). Mais avant que 
Lamy n’invoque Épicure – ce qui sort des limites d’une recension du BC –, notons que 
Lamy connaît aussi bien les textes de Descartes que les Objections de Gassendi aux 
Meditationes, la Disquisitio metaphysica, seu Dubitationes et Instantiae adversus Renati 
Cartesii Metaphysica et Responsa de 1644 et n’ignore pas le Syntagma philosophicum. 
Sans mention des textes de Gassendi, Lamy fait écho aux questions de ce dernier 
qui ont contesté non seulement le doute métaphysique de Descartes, mais aussi la 
distinction trop radicale que celui­ci a établie entre l’âme réduite à la pensée et le 
corps à l’étendue, ainsi que l’absence de pensée chez les animaux. Au chapitre xx, il 
écrit « O dictum acute » (ô discours pénétrant), imitant le « Quaeso te ergo, o Anima » 
des Objections contre la Seconde Méditation et de la Disquisitio. Après Gassendi, Lamy 
conteste que « l’âme pense toujours » et il revient à deux reprises sur les affirmations 
de Descartes selon lesquelles « les petits enfants /fœtus pensent dans le ventre de leur 
mère » et qu’il en va de même lors du « sommeil des léthargiques/ comateux » (cha­
pitres xv et xxvi). La léthargie, figure au chapitre xxiv, avec le délire et la frénésie, 
parmi les affections mêlant l’âme au corps, comme l’effet de la « violence du vin » et 
de certaines drogues qui mènent à « la folie, la stupidité ou la fureur », ce qui conduit 
Lamy à citer Lucrèce sur la nécessaire nature corporelle de l’esprit, puisqu’il souffre 
des atteintes corporelles, allusion au De rerum natura (III, 176­177), dont d’autres vers 
vont nourrir la Ire partie du livre III. Sur l’union de l’âme au corps, Lamy concède, au 
chapitre xxviii, après La Forge dans son Traité de l’esprit de l’homme, chapitres xiii 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



191

Bulletin cartésien LV

et xiv, que Descartes « est certes d’avis que l’esprit n’est pas uni au corps comme un 
pilote à son navire » (voir Méditation VI après Discours de la méthode V). Mais La Forge 
commente, tandis que Lamy objecte : « quelle est la raison de cette séparation et 
comment s’accomplit le commerce entre des choses si différentes, il [Descartes] ne 
l’explique nulle part ». Le chapitre xxx, « Comment selon Descartes les pensées sont 
excitées dans l’esprit par les impressions corporelles », cite « la machine du corps » 
et se réfère explicitement à L’Homme au sujet de la formation des « idées » des objets 
et la manière dont ces objets « produisent, par l’intermédiaire des esprits animaux 
et des nerfs, une certaine impression à la surface de la glande pinéale… » (voir AT XI, 
174), thème abordé par La Forge au chapitre xvii de son Traité de l’esprit de l’homme. 
Lamy repousse cette « explication vaine », avant de railler, au chapitre suivant les 
« Cartésiens » alléguant un « pacte passé entre Dieu et l’âme », ce qui vise La Forge et 
son Traité de l’esprit de l’homme, chapitres xiv et xv. Puis Lamy conteste les démonstra­
tions de l’existence de Dieu par Descartes dans la Méditation III, et au chapitre xxxiv, 
l’affirmation cartésienne que « l’idée de Dieu est imprimée dans les esprits de tous 
les hommes » et l’argument qu’il avance, après Gassendi, contre cette « idée innée » 
est « un fait établi » : que les peuples « du Nouveau Monde, avant qu’ils ne fussent 
instruits, n’avaient aucun soupçon de Dieu ou des dieux » (voir aussi chapitre xxvi). 
Dans la seconde partie du Livre II, Lamy, après Gassendi et Henry More, rejette « la 
manière dont Descartes prouve que l’essence de la matière consiste dans la seule exten­
sion », et il dénonce le « vice de ce raisonnement » qui omet l’impénétrabilité, qu’il 
explique (chapitre iv­xii). L’opposition de Lamy à « la physique de Descartes », rejette 
les « fictions », autant que l’explication par laquelle Descartes « obscurcit » la nature 
du mouvement. Lamy s’« étonne qu’un homme qui philosophe si maladroitement 
ait trouvé des disciples et qu’il s’en rencontre même aujourd’hui chez nous qui s’ap­
pliquent à défendre de si évidents délires » (tam manifesta deliria deffendere studeant). 
Du chapitre xxxi jusqu’au dernier (xxxvi), Lamy discute les lois de la nature, exposées 
par Descartes dans Principia II et il invoque aussi La Dioptrique. Descartes n’est pas 
absent du Livre III, seconde partie, dans les chapitres sur la cosmologie.

Le livre de Guillaume Lamy Des Principes des choses, dont je n’ai donné qu’un 
aperçu, est un texte important et stimulant, rédigé par un jeune étudiant en médecine 
très savant, libre et ouvert aux découvertes scientifiques. C’est un jalon qui témoigne 
de l’évolution des idées médicales avant que Louis XIV ne se décide à faire enseigner 
« l’anatomie selon la circulation du sang » par un chirurgien, hors de la Faculté de 
médecine de Paris. Pierre Dionis commencera ses Démonstrations anatomiques en 
1673 au Jardin du Roi, en diffusant le mécanisme cartésien, prenant en cela la suite 
du livre de Lamy, tout en discutant l’ensemble de la philosophie de Descartes. Les 
idées médicales de Descartes vont continuer à nourrir les Discours anatomiques et 
l’Explication méchanique et physique des fonctions de l’âme sensitive de Lamy.

Annie Bitbol­Hespériès (Paris)

2. Études générales

2.1. Descartes

 Agostini, Igor, Descartes, Brescia, Scholé (Editrice Morcelliana), « Profili », 2024, 486 p.

Le titre laconique n’introduit pas une nouvelle biographie de Descartes : la col­
lection « Profili » propose la présentation de l’œuvre d’un philosophe, à l’intention 
des étudiants et du grand public éclairé. Comme dans la somme de 600 pages publiée 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



192

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

en 1971 par Geneviève Rodis­Lewis, c’est l’œuvre de Descartes qui est ici présentée. 
Aussi la biographie est­elle résumée en 4 pages, complétées par une carte fort utile. 
L’auteur maîtrise la bibliographie la plus récente, surtout pour la France et l’Italie, et 
son expertise sur les études cartésiennes (il a succédé à Giulia Belgioioso à la tête du 
Centro de Lecce) se double d’une grande connaissance de la seconde scolastique. Les 
tout derniers acquis du corpus cartésien ne sont pas oubliés. Ce volume maniable 
propose l’état présent des études cartésiennes, avec une rare ampleur de vue.

Il aborde ainsi, des Regulae aux Passions, les grands écrits cartésiens, Discours et 
Essais, le Monde et l’Homme, les Meditationes et Principia. Chaque chapitre comprend 
un exposé clair du traité, suivi d’un inventaire des questions disputées. Pour les Essais, 
l’auteur a demandé à Sébastien Marrone (pour la géométrie) et Franco Meschini (pour 
la médecine) de compléter sa présentation. Le résumé scrupuleux et détaillé de la 
pensée cartésienne n’exclut pas des prises de position personnelles de l’auteur, mais 
elles sont toujours complétées en note par le rappel des opinions divergentes. Par 
exemple, il en est ainsi de l’identification des Regulae avec le « traité de l’érudition » 
(p. 81), de la continuité entre le « petit traité » de 1628 et la métaphysique du Discours 
et des Meditationes (p. 201), de l’évidence du cogito (p. 233), etc. Chaque note constitue 
un véritable petit état de la question. Jugeant, à juste titre, que les grandes thèses de 
la pensée cartésienne sont assez connues d’elles­mêmes, ainsi que les débats qu’elles 
ont suscités (avec Gueroult ou Alquié, mais aussi Garin ou Landucci), l’auteur insiste 
sur l’originalité cartésienne.

Les écrits « intermédiaires » (Notae in programma, Epistola ad Voetium…) ne sont 
pas oubliés, mais intégrés dans le cours de la présentation ; il en va de même de la 
correspondance. Ce choix ne rend pas toujours justice à ces écrits (ainsi pour la cor­
respondance avec More, éparpillée dans le volume, ou pour la lettre à Voetius, évoquée 
en passant). Il est heureux d’avoir inséré les Objections­Réponses dans le corps de 
chaque méditation, même si cela aboutit à une certaine « dilution » des objecteurs, 
Gassendi ou Hobbes, et bien que l’index nominum pallie en partie cette difficulté.

Il fallait une grande puissance synthétique pour traiter au chapitre des Passions 
de la morale de Descartes, en incluant la préface des Principia, la correspondance avec 
Élisabeth et Chanut et la Lettre-Préface. La gageure d’un tel volume est de rassembler 
une présentation fidèle du contenu des ouvrages avec la discussion moderne des 
thèses, sans oublier l’arrière­plan des amis et objecteurs. En une dizaine de pages, 
l’auteur définit, en donnant leurs références, une centaine de concepts clefs, comme 
l’anaclastique ou la générosité.

L’auteur regrette (p. 5) la brièveté des quarante pages dédiées à la réception du 
cartésianisme. Mais il va à l’essentiel, et le lecteur doit lui savoir gré des aperçus, 
clairs et denses, sur Spinoza, Leibniz et Malebranche aussi bien que sur Heidegger, 
Husserl, Ryle ou Damásio.

Il s’agit donc d’un livre capital par son originalité, et pas seulement en italien : 
un projet similaire avait été tenté par le regretté Stephen Gaukroger (1950­2023, 
voir Descartes. An Intellectual Biography, Oxford, Clarendon Press, 1995, et le compte 
rendu de Dan Garber dans le BC XXVI, p. 40­42 [Archives de philosophie 61, 1998, ou 
en ligne : http://www.cartesius.net]), mais la chronologie du présent ouvrage est plus 
équilibrée et les analyses philosophiques sont plus complètes. Il est rare qu’un livre 
puisse à la fois être utile à des étudiants déjà avancés, intéresser un public cultivé et                             
satisfaire des spécialistes.

Jean­Robert Armogathe, de l’Institut

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



193

Bulletin cartésien LV

 Battisti, César Augusto, « The Cartesian method and its Logic », Praxis Filosófica, n° 60, 
2024.

Dans cet article, l’auteur examine la méthode de Descartes telle qu’elle est pré­
sentée dans le Discours et les Regulae, ainsi que son application dans La Géométrie et 
d’autres textes. Il distingue en elle cinq caractéristiques : l’utilité limitée de la démons­
tration, le sens de l’importance des problèmes, l’analyse et la construction, ainsi que 
la nature universelle de la méthode. La structure qui ordonne le développement de 
l’article en constitue à la fois la force et la limite. Parfois, elle apporte de nouvelles pers­
pectives, comme lorsque C. A. Battisti soutient que l’accent mis par Descartes sur les 
problèmes inaugure un nouveau paradigme épistémique (p. 9). Son interprétation de 
la méthode cartésienne dans la deuxième partie du Discours (qui examine la certitude 
épistémique) est pertinente, mais son emploi du terme « expedient » est peu courant 
dans les études cartésiennes et pourrait dérouter. À d’autres moments, l’affirmation 
selon laquelle l’article aborde des aspects de la philosophie de Descartes sous détermi­
nés dans la littérature semble exagérée. C’est manifeste par exemple lorsqu’il aborde 
la relation entre les écrits méthodologiques de Descartes et La Géométrie, ainsi que 
dans son exposé sur l’intuition et la régulation de l’esprit (p. 11­12). Une analyse des 
travaux récemment publiés sur ces sujets aurait été ici féconde (voir notamment Roger 
Ariew, « La Logique de Port­Royal, les premiers cartésiens et la scolastique tardive », 
Archives de philosophie, n°78, 2015 ; Sorana Corneanu et Koen Vermeir, « The Art of 
Thinking » dans D. Miller and D. Jalobeanu (éd.), The Cambridge History of Philosophy 
of the Scientific Revolution ; Tarek Dika, Descartes’s Method, Oxford University Press, 
2023 ; ou encore Matthew L. Jones, The Good Life in the Scientific Revolution Descartes, 
Pascal, Leibniz, and the Cultivation of Virtue, The University of Chicago Press, 2006).

Laura Kotevska (Université de Sydney)

 *Buccolini, Claudio & Olivo, Gilles, éd., « Le lexique de la métaphysique cartésienne », 
Lexicon Philosophicum. International Journal for the History of Texts and Ideas, n° 10, 2022.

Ce numéro special de Lexicon Philosophicum est consacré au «  lexique de la 
métaphysique cartésienne ». Le sujet manifeste de ses articles est donc le langage 
philo sophique (le vocabulaire et les concepts) employé par Descartes dans ses œuvres, 
y compris la correspondance. Bien sûr, il n’est pas possible d’aborder ce thème sans 
entrer dans une discussion substantielle de sa philosophie (cause, attribut, idée, 
etc.) en vue d’expliciter le rapport intime entre terminologie et engagements méta­
physiques, comme le démontrent les auteurs de ce volume. Les éditeurs notent 
dans leur présentation que le plus grand projet (sous les auspices d’ILIESI, le Centre 
d’études cartésiennes, Sorbonne Université et d’autres institutions) dont découlent 
ces articles « se concentre sur la dynamique repérable entre le lexique du philo­
sophe et son évolution au contact de celui de ses interlocuteurs et objecteurs, dont 
surgissent des formulations nouvelles, des approfondissements terminologiques, 
des précisions et des écarts forgés, à la fois, relativement au propre lexique du philo­
sophe, qu’à celui de ses interlocuteurs ». Le but, précisent­ils, est d’étudier « [le] 
contexte lexicologique et historique d’élaboration et de transformation de cette 
terminologie […] la dynamique concrète des évolutions – modifications ou reconsti­
tutions – du lexique cartésien, afin de caractériser la façon dont, au cours d’un débat, 
s’altèrent ou se précisent – par approfondissement, subversion ou implication – la 
terminologie de départ engagée dans la confrontation. » Donc, ces articles nous 
offrent plusieurs « exemples majeurs » de nature à éclairer, à travers des perspectives 
diverses, les développements et les élargissements particuliers dans la terminologie 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



194

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

cartésienne dans le milieu polémique où s’insère Descartes – surtout les objections 
aux Meditationes et leurs réponses. Ce qui ne peut que contribuer à approfondir notre 
compréhension du développement de la métaphysique cartésienne.

On lira ici Vincent Carraud, « Una doppia mostruosità: da causa sive ratio a 
sui » ; Gilles Olivo, « La natura semplice e l’idea » ; Dan Arbib, « Alcuni paradossi 
sulla situazione metafisica dell’infinito Cartesiano » ; Igor Agostini, « Cogitatio e Res 
cogitans. La genesi della distinzione fra sostanza e attributo principale » ; Alberto Frigo, 
« Doute et prudence dans la Première Méditation de Descartes » ; Alice Ragni, « Note 
sulla nozione di prima philosophia nel Seicento (a partire da Descartes) » ; Simone 
Guidi, « Descartes and the “Thinking Matter Issue” » ; Alberto de Vita, « La filosofia 
di Descartes è una filosofia del soggetto ? Sull’uso cartesiano del termine “subiectum” 
dalle Regulae alle Meditationes de prima philosophia » ; et Vincent Carraud et Gilles 
Olivo, « Mens etiam corporea dici potest (AT V, 223, 9­10) : une fiche. »

Steven Nadler (Université du Wisconsin)

 Rouquayrol, Louis, Descartes et la culture des esprits. Du bon sens au sens commun, Paris, 
Honoré Champion, « Travaux de philosophie », 2024, 355 p. ; Découvrir Descartes, Paris, 
Les Édition sociales, 2024, 175 p.

Le partage de l’empirique et du transcendantal, rencontrant celui de l’universel 
et du particulier, repousse bien souvent à la marge du discours philosophique la 
considération des variables individuelles et psychologiques qui, prises dans leur 
champ d’exercice concret, paraissent se surajouter à un pur sujet connaissant, sujet 
propre – et digne – de la philosophie et de la métaphysique. À rebours de ce préjugé, 
s’inscrivant au contraire dans un mouvement de réhabilitation de l’empiricité des 
savoirs, l’auteur propose une enquête sur le bon sens qui, à notre connaissance, est 
sans précédent dans les études cartésiennes : étudier la bona mens, non comme un 
autre nom de la raison pure, mais comme le cœur d’un dispositif global, celui d’une 
« culture de l’esprit », incluant des données psychologiques, mais aussi sociales, 
culturelles et historiques, comme autant de composantes essentielles du devenir du 
sujet – ou plutôt des sujets. D’une plume alerte, dans un texte toujours précis sur le 
plan de l’analyse argumentative et des références bibliographiques, l’ouvrage propose 
un parcours chronologique dans le corpus cartésien, documentant et commentant 
le développement d’un bon sens cartésien, qui, de « bon sens naïf » pris dans sa 
nature originelle, se transforme au contact de la méthode pour devenir « bon sens 
cultivé » (partie I), puis de la métaphysique, prenant alors le nom de « sens commun » 
(partie II). Se fondant sur La Recherche de la vérité et le Studium bonae mentis, qui 
contribuent largement à cette approche pluraliste du sujet cartésien, le livre décrit le 
développement d’une instance qui n’est plus le subjectum de la métaphysique, mais 
un véritable « peuple » où se côtoient artisans, paysans, écoliers, voyageurs, savants 
et philosophes. L’auteur invite ainsi à penser en extension et en diversité le travail de 
la constitution du soi, sur fond d’une approche sociale et politique qui fait droit aux 
lectures marxistes de Descartes et de la Modernité (Antonio Gramsci, Louis Althusser, 
Toni Negri), que l’on retrouve en tête de son ouvrage clair et pédagogique, Découvrir 
Descartes (p. 11­15). L’opuscule complète d’ailleurs l’étude de « l’égal partage du bon 
sens » proposée par Descartes et la culture des esprits par une brève réflexion sur « l’égal 
partage de la liberté » et le rôle de la générosité (Découvrir Descartes, p. 163­174).

On insistera sur quelques moments forts de l’analyse. Un enjeu crucial du livre 
est, comme on pouvait s’y attendre, la réévaluation de la signification de l’incipit du 
Discours (ch. 7, p. 141­161). L’auteur ouvre une voie nouvelle par rapport au soupçon 
d’ironie à laquelle se bornent des nombreux commentateurs, qui ne considèrent pas 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



195

Bulletin cartésien LV

de manière assez ouverte l’intertextualité du bon sens comme « chose du monde la 
mieux partagée », le précédent montanien s’imposant comme l’unique clef de lec­
ture (p. 149). Par­delà l’ironie qui rabattrait la revendication du bon sens sur la seule 
présomption, l’auteur réaffirme son « égal partage » (p. 319) en tant qu’il appelle, de 
façon urgente, l’appui d’une méthode et donc d’une formation de l’individu raison­
nable. Mais c’est aussi sur la question du rôle de la philosophie première que l’ouvrage 
se montre particulièrement suggestif : au problème traditionnel de la fonda tion des 
sciences, appelant la destruction du savoir ancien, se superpose celui de la production 
d’un « accord des esprits » (p. 165), « objectif stratégique » et condition d’un nouvel 
ethos scientifique. L’auteur montre bien en particulier comment le « sujet méditant » 
a été forgé en fonction de cet objectif majeur (p. 199­205) : fiction d’un sujet naïf ou 
« dégradé », l’ego est aussi le porteur d’une culture fondamentale qui rend possible 
son amendement et, avec lui, celui du lectorat des Méditations métaphysiques. Le cogito 
prend sens lui aussi par rapport à ce projet qui n’est plus de simple fondation, mais 
de conversion à la science des esprits dans toute leur diversité. Sa « banalité », décon­
certante pour certains (Bourdin, p. 230 sq.), assure sa fécondité : l’argument vaut 
donc moins comme inventio cartésienne (ce qui lui est du reste contesté) que comme 
institutionnalisation d’un principe préalablement converti en expérience. Sous cette 
forme, il s’avère un levier essentiel dans le passage du « sens commun dégradé » au 
« sens commun métaphysique », conjointement à la démarche critique de la dubitatio 
qui aura permis de rétablir la lumière naturelle comme lumière commune (p. 244). On 
trouvera également une description des stratagèmes de la méditation en tant qu’opé­
rateurs de subjectivation (« la méthode de l’anamnèse », « le recours à l’implicite », 
« la pédagogie de l’analyse », p. 291­293) : ce sont là autant de moyens de l’émergence 
d’un accord entre les esprits, impliquant l’acquisition de « toutes nouvelles habitudes 
intellectuelles » qui portent « à un degré supérieur les habitudes déjà acquises par 
la méthode » (p. 293). Le sujet, doté in fine du « sens commun rationnel » (p. 295), 
n’efface toutefois ni ne supplante le « sens commun dégradé » dans sa « vocation 
pratique », auquel revient sa « part de vérité » (p. 313). Pour conclure, on saluera un 
ouvrage qui est appelé à faire référence dans les travaux qui voudront penser l’esprit 
cartésien comme une réalité incarnée dans des individualités et dans des pratiques 
que la méthode et la métaphysique contribuent à modifier et à parfaire.

Signalons également, du même auteur et toujours en 2024, la parution de 
Découvrir Descartes.

Olivier Dubouclez (Université de Liège)

 Sjöholm, Cecilia & Sá Cavalcante Schuback, Marcia, Through the Eyes of Descartes: 
Seeing, Thinking, Writing, Bloomington, Indiana University Press, 2024, 224 p.

Dans ce recueil d’articles, les deux autrices cherchent à libérer Descartes de son 
image scolaire de pur rationaliste et de penseur du dualisme du corps et de l’esprit. 
Elles proposent de révéler un Descartes doté d’une dimension esthétique, sensible, 
imaginaire et corporelle, en examinant la lettre de son propos, sa correspondance, 
ses figures et ses textes de philosophie naturelle. Leur lecture montre comment 
voir (seeing), penser (thinking) et écrire (writing) s’entrelacent au cœur de sa pensée, 
formant une dynamique où regard, image, imagination et sensibilité en sont des 
composantes actives. Comme elles le soulignent clairement, la recherche « steps 
not only into a contemporary phenomenology that has been much influenced by 
the Cartesian meditations but also into a contemporary psychoanalytic thought » 
(Préface). Il s’agit donc manifestement d’un travail interdisciplinaire. En introduisant 
le concept de « Cartesian baroque aesthetics » (p. 1), elles font résonner la pensée 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



196

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

de Descartes dans les champs de l’esthétique, de la phénoménologie et de la psy­
chanalyse, ouvrant ainsi de nouveaux domaines de questionnement et élargissant 
l’horizon de compréhension du cartésianisme. Il convient de recommander ici au 
lecteur deux constructions théoriques particulièrement intéressantes : l’une présen­
tée dans le premier article, l’autre dans le cinquième.

Dans le premier texte, Cecilia Sjöholm avance une thèse d’une grande origina­
lité : Descartes n’est pas seulement le représentant du rationalisme, mais également 
un précurseur d’une « visceral aesthetics ». À travers l’analyse d’œuvres telles que 
L’Homme et les Passions de l’âme, elle montre que, lorsqu’il aborde l’expérience esthé­
tique, Descartes ne s’intéresse pas uniquement à la raison et au jugement, mais 
accorde aussi une importance essentielle à l’inter action entre les sensations corpo­
relles, les émotions et les pulsions. Ainsi Descartes se situe­t­il avant Kant, dans une 
esthétique où le corps précède le jugement, « in a pre­Kantian aesthetics » (p. 12), 
parce que, au sein de ces écrits cartésiens, « we can detect a visceral aesthetics that 
surpasses any intellectual concept of judgment » (p. 12). De plus, l’autrice transforme 
la métaphore cartésienne du « corps­machine » en machine esthétique, « it is an aes­
thetic machine, energizing the interaction between bodies, objects, and phenomena, 
as well as between the senses, affects, and thought » (p. 11). Enfin, en s’appuyant 
sur les textes mêmes de Descartes, elle reconstruit une « esthétique viscérale » où le 
corps devient le lieu de la pensée, « the body is aesthetic: open to the world, even 
unshielded from its affective impacts » (p. 18).

Dans le deuxième texte, Marcia Sá Cavalcante Schuback insiste sur la métaphore 
de la ligne : la pensée n’est pas un objet fixe, mais une ligne en train de se tracer, 
« the “image” of thinking while thinking, of seeing while seeing, is not the image of 
something but rather of a line in movement » (p. 98). Cela correspond à l’« intuition 
de l’esprit » cartésienne : la saisie de la pensée dans son propre mouvement. De plus, 
l’autrice redéfinit le cogito cartésien en l’interprétant non seulement comme mouve­
ment de ligne, mais aussi comme l’instant de saisie, « thinking sees the thinking “at 
the time,” “as long as,” “while thinking” suddenly, in an instant, which he expressed 
in the adverb “donc,” ergo, “therefore” » (p. 100 sq.). Enfin, elle affirme que la pensée 
cartésienne se produit dans l’acte d’écrire: « dum scribo, intelligo ». Le geste d’écriture 
– le mouvement de la main, la trace de la plume – accompagne la naissance de la 
pensée. L’écriture devient une mise en acte du penser, une cartographie dynamique 
de l’esprit. C’est également l’un des arguments les plus novateurs du texte.

Zuo Huang (South China Normal University)

2.2. Cartésiens

 Alexandrescu, Vlad & Bellon Thomas, éd, « Pascal », Journal of Early Modern Studies, 
volume 13, issue 1, printemps 2024, 296 p.

Cinquante ans après les études réunies dans les Analele Universității București. 
Literatură Universală și Comparată (1, 1974), le Journal of Early Modern Studies édite une 
partie des actes d’un colloque international tenu à Bucarest à l’occasion des 400 ans 
de la naissance de Pascal. Ce volume présente une série de sept études qui délivrent 
un ensemble de nouveaux départs problématiques ouvrant la voie à des hypothèses 
méthodologiques et interprétatives inédites pour l’intelligence du corpus et de la 
pensée pascaliennes. En particulier, Vlad Alexandrescu (« Les deux manuscrits de 
L’Art de persuader de Pascal ») propose, pour la première fois depuis les recherches 
éditoriales de Jean Mesnard (Œuvres complètes, Paris Desclée de Brouwer, volumes I 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



197

Bulletin cartésien LV

et III, 1964, 1991) une critique historique, philologique et conceptuelle des décisions 
qui ont conduit à privilégier la leçon du manuscrit de Sainte­Beuve plutôt que celle 
du recueil de Montempuys (désormais M) dans l’histoire éditoriale du texte. Sur la 
base de cette critique, l’auteur formule des hypothèses stemmatiques inédites et 
justifie de la probité de la copie M pour l’établissement du texte de L’Art de persuader 
et, par extension, pour l’exégèse du double opuscule De l’Esprit géométrique. Dans le 
prolongement de cette étude, Thomas Bellon (« L’art de persuader et les règles de 
la méthode chez Pascal ») tâche d’interpréter, à l’aune d’un examen des éléments 
textuels constitutifs de « l’art de persuader », l’articulation de l’opuscule éponyme 
à l’écrit des Réflexions sur la géométrie en général qui l’accompagne dans la tradition 
éditoriale. L’Art de persuader y est présenté comme une méthode par défaut qui, sur 
la base d’un examen critique de la créance, reconduit la question de la perfection 
de la preuve à celle de son efficace et ce, en vue de sauver la possibilité des démons­
trations des difficultés qui émergent de la reconnaissance de la vérité des principes. 
Dans son étude (« Walk the Line: Pascal on Meaning, Rules, and Skepticism »), Yoen 
Qian­Laurent élargit cette dernière perspective examinant le rapport de L’Esprit géo-
métrique aux Pensées par l’intermédiaire de l’Entretien avec M. de Sacy. De l’examen de 
la fonction des tropes sceptiques convoqués dans ces différents textes, il ressort un 
dépassement de la question du scepticisme et du dogmatisme par celle de la dualité 
de la nature humaine au sein de laquelle se conjugue une pratique du doute et de la 
certitude. Dans le même registre gnoséologique, Sylvain Josset (« Heart, Intelligence 
and Intuitus: Arnauld and Nicole, Cartesian Interpreters of Pascal ») finit de distinguer 
le cœur pascalien des formes successives de l’intuitus (dans la Regula III puis dans la 
Meditatio II) à partir d’une critique de la substitution de la notion de cœur du fragment 
L 110/S 142 par les termes, cartésiens, de sentiment et d’intelligence dans l’édition de 
1670 des Pensées, dite de Port­Royal. Tamás Pavlovits examine le rapport d’image de 
la nature à Dieu (L 934/S 762) sous le prisme de la double infinité (« Unitatis amatrix 
natura. Le problème de l’unité chez Pascal »). L’article suggère que, si la double infinité 
ruine la possibilité d’assigner une unité ontologique aux choses elles­mêmes, elle 
caractérise ce faisant un certain principe d’unité rendu par l’uniformité des choses. 
L’hypothèse est alors la suivante : cette unité de la nature (unitatis amatrix natura) 
rendue manifeste par sa double infinité serait alors « l’image non pas de Dieu en tant 
que tel, mais de Dieu caché. » De son côté, Alberto Frigo montre comment le désespoir 
fait l’objet chez Pascal d’une pratique dont le règlement procède d’une réflexion sur la 
ressemblance et la dissemblance des expériences passées, dévoilant ainsi la nécessité 
de désespérer le bonheur par la philosophie (« Il faut savoir désespérer où il faut. Pascal 
et le désespoir de la philosophie »). Enfin, Jean Dhombres propose une historio­
graphie alternative du calcul intégral à l’époque moderne, désignée par une formule 
empruntée au marquis de L’Hôpital pour qualifier les méthodes employées par Pascal 
en calcul intégral dans les Lettres d’A. Dettonville : « Pour M. Pascal, il tourna ses vues 
de tout un autre côté » (« Sur les interprétations de “tout un autre côté” de Pascal »).

Xavier Kieft (Sorbonne Université)

 Pape François / Bergoglio, Jorge Mario, Sublimitas et miseria hominis. Lettre apostolique 
pour le quatrième centenaire de la naissance de Blaise Pascal, Vatican, 2023 [repris par les 
Éditions Salvator, Paris, 2024, avec des textes de Benedetta Papasogli, Laurence Plazenet, 
Tony Gheeraert et Jean de Saint­Chéron, 90 p.]

Il n’est pas courant qu’un document pontifical fasse longuement et exclusive­
ment l’éloge d’un penseur laïc, surtout s’il a, durant une période de sa vie, adhéré à 
un mouvement, le jansénisme, qui s’est avéré finalement déviant, voire hérétique. 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



198

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Il ne s’agit pourtant pas d’un hommage de circonstance, ni d’une récupération tar­
dive, mais d’une lecture précise et pertinente. Précise parce qu’elle s’appuie sur la 
littérature du dernier demi­siècle (sont cités Louis Lafuma, Michel Le Guern, Henri 
Gouhier, etc.) et sur les meilleures vues théologiques (ainsi Hans U. von Balthasar). 
Deux points en particulier ressortent, qui mettent Pascal au cœur de la situation 
contemporaine. D’abord que, suivant la doctrine des trois ordres, la rationalité qui 
leur demeure commune n’a pourtant rien d’univoque : l’ordre des corps a sa rationa­
lité, celui des esprits, la sienne et donc celui du cœur, aussi « mystique » qu’on le dira, 
déploie aussi la sienne, qui ne se distingue des deux premières que par sa puissance 
« infiniment infinie » de mise en lumière à la fois des raisons du cœur et des autres 
ordres. Ensuite que la raison du cœur ne procède pourtant pas par un surcroît de la 
représentation, ni de la prédication, n’ajoute rien aux sciences positives et n’appar­
tient donc pas plus à la métaphysique (ni à ses preuves), mais consiste précisément 
à aimer Jésus­Christ et ainsi comprendre notre situation : la « nuit de feu » apporte 
une certitude, parce que l’amour fait comprendre. D’où l’accent d’emblée mis sur la 
connaissance de cet ordre : « Non seulement nous ne connaissons Dieu que par J.C., 
mais nous ne nous connaissons nous­même que par J.C. ; nous ne connaissons la vie, 
la mort que par Jésus­Christ. Hors de J.C., nous ne savons ce que c’est, ni que notre 
vie, ni que notre mort, ni que Dieu, ni que de nous­mêmes » (Pensées, L. 417). (On 
regrettera peut­être que la traduction officielle dise sublimitas pour ce qui contraste 
avec la miseria, à savoir la magnitudo).

Jean­Luc Marion, de l’Académie française

 Bocchetti, Andrea (dir.), Descartes alla prova di Pascal. Uomo, Mondo, Dio, Naples, 
Instituto Italiano per gli Studi Filosofici Press, 2024, 264 p.

Ce volume, issu d’un colloque tenu à Naples du 4 au 6 mai 2022, rassemble des 
articles hétérogènes de chercheurs français et italiens sur les rapports entre Pascal et 
Descartes. Dans une première partie (« Uomo »), outre l’étude d’Andrea Bocchetti, 
qui revient sur la critique du solipsisme de l’ego, on signalera aux lecteurs français du 
Bulletin l’article d’Igor Agostini, qui nous invite à approfondir les thèses sur l’héritage 
« spiritualiste » de Descartes chez Pascal et Malebranche d’Augusto del Noce, rarement 
lu de ce côté des Alpes. La seconde partie (« Mondo »), plus épistémo logique, s’ouvre 
par une intéressante étude de Gilles Olivo, qui propose une lecture d’ensemble de 
l’opuscule De l’Esprit géométrique  : contre Jean Mesnard, l’auteur ne voit pas dans 
L’Art de persuader une « généralisation » et un « perfectionnement » des Réflexions sur 
la géométrie en général, mais plutôt la « relance » d’un projet avorté faute du point de 
départ solide que constitue la théorie cartésienne du jugement, mobilisée au début 
de L’Art de persuader. Le lecteur retrouvera dans la troisième partie (« Dio ») l’idée rec­
trice du dernier ouvrage publié de Vincent Carraud, De la certitude, formulée à partir 
d’une analyse remarquable du Mémorial. Le concept pascalien de « certitude » serait 
« cartésiano­paulinien » : cartésien en ce qu’il est la détermination de la vérité, pau­
linien en ce qu’il instaure une « dramatique de la séparation et de l’unité » au Christ. 
Après quelques rapides remarques de Fabrizio Lomonaco sur « l’antithèse » amour 
de Dieu ou amour de soi chez Pascal, l’ouvrage se conclut sur une démonstration de 
Sylvain Josset : en conceptualisant « l’infirmité du roseau pensant », l’auteur montre 
en quoi Pascal parviendrait à éprouver et à surmonter la métaphysique cartésienne 
de la subjectivité – justifiant ainsi in extremis le titre exact du volume : « Descartes à 
l’épreuve de Pascal ».

Jean­Côme Chalamon (Sorbonne Université)

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



199

Bulletin cartésien LV

 *Carraud, Vincent, Pascal : de la certitude, Paris, Puf, « Épiméthée », 2023, 486 p.

Vincent Carraud est historien de la philosophie. Par conséquent, il fait de la philo­
sophie, quand il fait de l’histoire. Son Pascal : de la certitude est à nouveau l’application 
de ce principe, selon lequel la philosophie doit être rectrice pour qu’il soit possible de 
s’y retrouver dans son histoire même. Car il faut aller jusqu’aux ultimes conséquences 
d’une certaine corrélation : d’autant plus de philosophie, d’autant plus d’histoire. Elle 
ne veut pas dire seulement, comme il en va d’ordinaire, que l’histoire serait requise, en 
servante de la philosophie, pour accéder, alors seulement, à celle­ci ; mais tout autant, 
inversement et plus profondément, qu’il n’y aura pas de vérité possible dans cette 
sorte­là d’histoire, qu’il n’y aura rigoureusement pas ici d’histoire, sans philosophie 
qui, constamment, la dirigera, et ainsi, dans l’autre sens de la proportion, que l’accès 
même à la vérité historique se tient ici sous la condition de la pensée philosophique : 
il faut penser pour trouver. À cet égard, bien des résultats de ce livre se présenteront 
comme autant de confirmations historiques d’intuitions philosophiques, en sorte 
que l’on pourrait penser ici à ce qu’écrivait Gustave Flaubert, recevant quelques jours 
avant sa mort la confirmation de l’existence d’une particularité botanique dont il 
avait besoin, sans la connaître, pour Bouvard et Pécuchet : « J’avais raison ! Et j’avais 
raison parce […] qu’à un certain degré intellectuel (quand on a de la méthode) on 
ne se trompe pas. La Réalité ne se plie point à l’idéal mais le confirme » (À sa nièce 
Caroline, 2 mai 1880, Correspondance, Paris, Gallimard, « Bibliothèque de la Pléiade », 
t. V, p. 894). En histoire de la philosophie aussi, la réalité confirme le concept, « quand 
on a de la méthode ».

Encore faudra­t­il voir. Vincent Carraud veut voir, et montrer, montrer avec 
évidence, démontrer en mettant sous les yeux. Et ainsi son livre d’histoire de la 
philosophie déploiera un regard, et la description, extrêmement minutieuse, de ce 
que ce regard a vu, dans sa cohérence extrême comme en sa plus grande exactitude 
historique.

Au premier abord, le livre rassemble et révise amplement (particulièrement 
dans un appareil très impressionnant de notes, formant un livre dans le livre, ou 
plutôt ouvrant en lui, comme en perspective, plusieurs autres livres) quinze études 
classées selon l’ordre chronologique des textes pascaliens qui en forment à chaque 
fois le centre, à partir du Mémorial consignant la certitude du 23 novembre 1654, en 
trois ensembles, « avant, pendant et après » la fameuse « conférence APR » de 1657 
ou 1658, « De la vraie religion », avec, en quelque sorte au cœur du livre (et de fait 
presque à lui seul promesse d’un autre livre), le très substantiel chapitre ix, « De vera 
religione » (61 p.), portant sur le concept même de « religion », le concept de certitude 
formant « l’unité focale » (p. 13) du recueil, et d’abord du chemin de pensée de Pascal 
tel qu’il est ici considéré.

Cependant le principe de la philosophie directrice ne vaudra pas seulement pour 
l’histoire, mais tout autant pour la philologie. « La philologie est chose trop sérieuse 
pour être abandonnée aux philologues » (Vincent Carraud, et non pas Nietzsche, 
p. 151). « Philologie » devra s’entendre d’abord, dans le cas de Pascal, de la façon la 
plus humble et la plus précise, la plus difficile aussi : matériellement, en tant que 
déchiffrement, car rien n’est trop humble pour la philosophie. Et ainsi il s’agit déjà 
de voir et de montrer. Le premier travail de l’auteur consiste à regarder, puis montrer 
Pascal en train d’écrire, tenter d’accéder à ce qui fut d’abord écrit, qui fut parfois raturé, 
à ce qui fut ajouté plus tard, et à quel endroit sur la page, avec quels traits de plume, 
d’union ou de séparation. C’est la première tâche à accomplir en vue de découvrir 
« Pascal au travail », comme Vincent Carraud en reprend la prescription générale 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



200

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

au grand pascalien japonais Yoichi Maeda (donc accéder aux notes, pour le dire de la 
façon la plus neutre possible, aux notations de Pascal : « Pascal pense et converse en 
brouillonnant », p. 10, ayant du mal à commencer, ayant du mal à finir), et comme 
l’auteur y reviendra au sujet des Provinciales (appelant à une édition qui montrerait, 
en respectant les colonnes pascaliennes, « Pascal en train de travailler », p. 151). 
Plusieurs chapitres du livre décriront ainsi le manuscrit de Pascal, dont certaines 
pages sont aussi reproduites en fac­similé. Cette tentative de montrer saute elle­
même immédiatement aux yeux dans le somptueux commentaire dudit Mémorial 
qui ouvre le livre et en donne pour ainsi dire le ton : ainsi lorsqu’il faut lire « FEU » 
en nom propre, « écrit en lettres capitales sur le parchemin, au centre d’un trait hori­
zontal qui coupe entièrement la page » (p. 35), puis DIEU, « écrit en grandes capitales 
lui aussi » (p. 40), et comprendre, plus bas, « le sens de l’équerre tracée par Pascal 
sur le papier autographe », indiquant une double rédaction que montre l’édition 
des Discours par Emmanuel Martineau (p. 31 de celle­ci, avec l’explication p. 213), 
avec lequel le travail de Vincent Carraud se tient constamment dans une profonde 
unité de méthode et d’esprit, et à qui ce texte inaugural est justement dédié. On en 
trouvera un autre exemple, vraiment virtuose celui­là, au chapitre vi, « La maxime 
de la médisance », où il apparaît clairement, pour dégager ici le principe, que seul 
celui qui comprend peut lire, seul il peut voir, déchiffrer, sous la terrible écriture de 
Pascal, le Fecitque cadendo undique ne caderet (« Tombant tous azimuts, il a fait qu’il 
ne tombe pas », p. 148).

Qu’il se fût agi de voir, un texte pourrait l’attester d’une façon presque embléma­
tique, celui que Vincent Carraud consacre à « La Cène » du retable du maître­autel 
de l’église de Port­Royal, peinte par Philippe de Champaigne (xi, « Un portrait porte 
absence et présence »), et où, regardant, il voit que la toile ne montre pas la Présence 
réelle, mais figure, « donne à voir » (p. 314) un pain béni qui n’est justement pas 
encore consacré, préparant seulement ainsi « figurativement à la présence réelle 
du Christ en l’Eucharistie » (p. 318), loin de la signifier, de la redoubler par rapport 
à la présence réelle du Saint­Sacrement, par où le tableau sera seulement « figure », 
ou « portrait ». Cette étude sur le visible n’a rien d’un morceau de bravoure : elle est 
un exemple magistral de la rigueur phénoménologique, c’est­à­dire descriptive, de 
Vincent Carraud historien de la philosophie.

Mais à vrai dire, en cette histoire, s’agit­il bien de philosophie ? « Pascal n’est sans 
doute pas philosophe », écrit Vincent Carraud au sujet du Pascal de l’Entretien avec 
M. de Sacy de janvier 1655 (p. 64), quoiqu’il lise les philosophes. Le deviendra­t­il 
jamais ? Il suffit du moins que Vincent Carraud le soit pour que son livre établisse ou 
plutôt rappelle, après celui qu’il consacra justement à Pascal et la philosophie (Paris, 
1992 ; 3e édition, 2023), chez Pascal, « l’absence » de la métaphysique et en même 
temps (c’est justement cette conjonction qui est troublante) sa « présence » la plus 
constante. Or cette présence porte un nom : Descartes, en sorte que le Pascal de 
Vincent Carraud est à nouveau aussi un Descartes, Descartes partout présent dans la 
façon dont Pascal se sert de lui pour un dessein tout autre que le sien (selon ce que 
l’« Avant­Propos à la troisième édition » du premier Pascal appelle, à peu près au même 
moment, subversion, op. cit., p. 2). La question autour de laquelle s’ordonnent toutes 
les autres apparaît ainsi dans le titre du recueil : de la certitude, qu’il faut penser avec 
son corrélat phénoménologique hégélien : de la vérité, et dans l’horizon ouvert par 
Heidegger pour l’histoire la plus historique, la mieux historique, de la philosophie 
elle­même : « Que la vérité obéisse au concept cartésien de vérité comme certitude, 
et non plus comme adéquation, ainsi que Heidegger l’a indiqué dans son Nietzsche, 
voilà ce dont Pascal a le premier pris acte, dès le Mémorial » (p. 11). Le Nietzsche II 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



201

Bulletin cartésien LV

de Heidegger donne pour Vincent Carraud l’indication décisive à partir de laquelle 
lui­même décrira, à la suite de celui­ci, die neuzeitliche Herrschafsstellung des Menschen, 
« la position souveraine moderne de l’homme » (GA 6.2, p. 188, cité p. 273), pensée 
dans les Meditationes et pleinement mesurée par Pascal, lorsqu’il lui faut encore être 
certain : « Le concept de certitude […] désigne exactement la modalité de cet accès 
au Dieu qui s’offre en sa vérité » (p. 11). La puissance de cette question établit ainsi la 
magnifique exégèse du Mémorial, sous le titre de « Certitude », en texte instaurateur, 
pour le livre entier, de la méthode et du dessein de Vincent Carraud, qui vont tenter 
de restituer la pensée de Pascal à sa pleine visibilité, d’abord, puis de reconstituer 
la description de la « position de l’homme » qu’il est possible d’y lire, et dont la 
netteté finale est établie en toutes lettres dès le Mémorial : « Je m’en suis séparé » ou 
« Jésus­Christ », puis un trait, et au­dessous, « Je m’en suis séparé ». « Pascal est donc 
le penseur de la séparation comme position de l’homme face au Christ » (p. 47), 
d’une séparation qu’il faut dire « structurelle », « car elle est toujours accomplie en ce 
qu’elle est possible », et qui donne à cette pensée sa « dramatique » (ibid.). Et ainsi il 
faut dire que Pascal est le « théoricien (cartésien) de la position » en même temps que 
le « théoricien (anticartésien) de la disposition de l’homme dans sa disproportion » 
(p. 12). Au fond, tout le livre exposera différentes scènes d’une telle dramatique de 
la séparation, qui reviendra jusqu’à la fin : « Pourquoi se séparer du monde ? Parce 
que la crainte constante de Pascal, depuis le Mémorial, est d’être séparé de Dieu ; pour 
ne l’être pas, il faut commencer par se séparer du monde » (XIV, « En lui vous êtes 
remplis », p. 407). Il faudra alors se souvenir de ce qu’indiquait Gilberte Périer en sa 
Vie : “Que Dieu ne m’abandonne jamais !” […] furent comme ses dernières paroles » 
(cité p. 45). Il est tout sauf indifférent, à cet égard, que ce livre dont les chapitres sont 
à chaque fois dédiés à des amis philosophes ou pascaliens de l’auteur, se referme sur 
le très beau texte XV, « L’amitié “sans attachement” », qui à nouveau, de façon tout 
à fait caractéristique de la méthode de V. Carraud, doit revenir au concept cartésien 
de l’amour pour montrer comment la pensée pascalienne s’en sert afin d’opposer 
la « tendresse raisonnable » à la « tendresse sensible » (selon Gilberte Périer dans 
La Vie de M. Pascal, citée p. 446) et de refuser celle­ci, dans « un anticartésianisme 
cartésien » (p. 453).

Le dessein le plus général de Vincent Carraud, celui qui porte toute son œuvre 
depuis le commencement, apparaît alors : montrer comment, en pleine métaphysique, 
Pascal a déjà pris congé de celle­ci, non certes en la renversant, mais au contraire en 
s’en servant, et, comme Heidegger lui­même aura pensé en découvrir – non au cœur, 
mais seulement à la fin de celle­ci – le chemin, en la laissant, fût­ce dans la figure du 
« désintérêt » (« le désintérêt radical [de Pascal] pour la métaphysique », p. 133). Une 
première fois, dans l’étude du Mémorial, lorsque V. Carraud commente le nom de 
Dieu, qui ne donne pas une essence, et lorsqu’il voit, ce qui est un autre trait frappant 
de sa méthode, ce que Pascal ne cite pas, ce dont il ne parle pas, qui est toujours presque 
aussi éloquent que ce dont il parle (voir, ainsi, sera très souvent voir ce qui n’est pas 
là : c’est même peut­être ce qui, dans la tâche de l’historien de la philosophie, sera 
le plus difficile, car cela suppose de voir au­delà de la présence, le sens de l’absence, 
et d’abord cette absence même ; il faudra donc, à la fois, regarder le texte, et regarder 
ailleurs). Or ici, ce qui est passé sous silence, c’est Ex 3,14, au profit d’Ex 3,15 (« Dieu 
d’Abraham, Dieu d’Isaac, Dieu de Jacob »), et Vincent Carraud commente alors : 
« Pascal ne recherche pas le Dieu de la métaphysique » (p. 35). Une autre fois, dans un 
texte lui aussi de déchiffrement dédié à Jean­Louis Chrétien, concernant le difficile : 
« Il faut que la justice de Dieu soit énorme comme sa miséricorde », il montre com­
ment la question « métaphysico­théologique » de la compatibilité des noms divins 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



202

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

« n’intéresse pas Pascal », rappelant avec J.­L. Chrétien que la miséricorde doit tout 
entière être rapportée au Christ, ce qui l’autorisera à conclure : « Il faut donc quitter la 
métaphysique, ou la théologie des attributs divins, et entrer en christologie » (p. 121).

Il ne sera alors pas tellement surprenant de voir un autre nom propre traverser 
de part en part toute la considération de l’œuvre de Pascal par Vincent Carraud, celui 
de saint Paul, dont la compréhension par Pascal fera justement constamment usage 
de Descartes, jusqu’à la « thèse d’un cartésiano­paulinisme » (p. 12), dans un très sin­
gulier appel à la métaphysique qui la détourne, ou plus précisément qui, au moment 
où il s’en sert, l’abandonne : « S’il ne s’agit pas de prouver (métaphysiquement) Dieu, 
il reste qu’on ne saurait avoir affaire au vrai Dieu qu’en en étant certain, parce que 
ce n’est qu’en certitude que Dieu est susceptible d’être donné comme le vrai Dieu : 
scio cui credidi, “Je sais en qui j’ai cru” (2 Tm 1, 12), telle sera la devise portée sur le 
cachet de Pascal » (p. 38).

Pourtant il faudrait encore, à l’arrière­plan de ce livre, évoquer d’autres noms, 
au premier chef ceux de Hans Urs von Balthasar et de Jean­Luc Marion, qui sont au 
centre de toute l’œuvre de Vincent Carraud, et qui apparaîtront à nouveau ici en très 
bonne place. Mais il faudra peut­être surtout dire ici un mot d’une femme qui se tient, 
en toute cette dramatique, discrètement sur le devant de la scène : Gilberte Périer, 
la sœur de Pascal, dont les deux versions de la Vie de M. Pascal sont constamment 
sous les yeux de Vincent Carraud, comme il l’indique lui­même : « J’ai accordé une 
importance proprement capitale à la Vie de M. Pascal par sa sœur Gilberte, dont la 
composition est un modèle d’intelligence » (p. 13). Et en effet le texte précis de la 
Vie, souvent pleinement cartésien, apparaîtra à plus d’une reprise comme tout à fait 
décisif dans l’établissement de la preuve, ainsi par exemple lorsqu’il faudra identifier 
les « athées » qu’il s’agissait pour son frère de « réfuter » (viii, « De nouvelles lumières 
sur la religion »). On serait peut­être trop peu pascalien si l’on déplorait, contre 
Gilberte elle­même qui voyait dans la façon d’aimer de son frère la « perfection de la 
charité » (cité p. 455), qu’elle n’eût été payée de la part de celui­ci, comme le rappelle 
Vincent Carraud, malgré l’immense dévouement dont elle fit preuve envers lui, « que 
“d’une conduite de réserve”, pire, “de ses rebuts” » (p. 451, citant la Vie). L’intelligence 
de Vincent Carraud aura du moins su rendre, à l’occasion de l’étude de la pensée du 
frère, un remarquable hommage philosophique à la très belle intelligence de la sœur.

Le livre de Vincent Carraud prend la suite d’un autre, Ce que sait la foi (Paris, 
Communio & Parole et silence, 2020), formant avec lui comme le second volet d’un 
diptyque. Pascal n’était pas absent du premier, quoique saint Paul en fût peut­être 
le centre, lorsqu’il s’agissait déjà de décrire, sous le nom de foi, une certitude non 
métaphysique. L’œuvre de Vincent Carraud trouve là son lieu philosophique le plus 
propre, celui d’une confrontation, non avec la métaphysique, mais plus exactement 
de celle­ci avec ce qui n’en relève pas. Lieu absolument singulier, peut­être le plus 
proprement philosophique, qui regarde à la fois ici, dans la philosophie, et ailleurs.

Emmanuel Cattin (Sorbonne Université)

 *Gonçalves Lind, Andreas & Ferro Nuno, éd., « As Razões do Coração: Blaise Pascal 
(1623­1662) no 400.º Aniversário do seu Nascimento », Revista Portuguesa de Filosofia, 79, 
4, 2023.

As Razões do Coração (Les raisons du cœur) titre la Revista Portguesa Filosofia pour 
le quatre centième anniversaire de la naissance de Pascal. Le volume concentre un 
total de dix­sept études sur la pensée pascalienne issues d’horizons méthodologiques 
et de traditions disciplinaires diverses, ainsi que la traduction portugaise d’un texte 
de Jean­Luc Marion (« Ciò che vede il cuore. Pascal e la distinzione degli ordini ») 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



203

Bulletin cartésien LV

présenté originairement à la Scuola della Cattedrale del Duomo de Milan en 2023. Cet 
imposant volume anniversaire est divisé en quatre sections. La première – « Estudos 
sobre Pascal » – réunit cinq articles consacrés à la genèse, à la réception et à l’influence 
historique de la pensée de Pascal. Elle s’ouvre sur une étude par Vincent Carraud 
(« Fausses fenêtres : Étienne Pascal et Étienne Noël, saint Augustin et Jean Duvergier de 
Hauranne ») de l’usage pascalien des antithèses dans la lettre d’avril 1648 au Révérend 
Père Noël, suggérant ainsi l’hypothèse fort intéressante d’une co­écriture d’Étienne et 
de Blaise Pascal dans laquelle la grammaire et l’éloquence sont mises au service d’un 
enseignement philosophico­théologique d’obédience cyranienne. Après Étienne 
Pascal et Saint­Cyran, Claudio Buccolini (« Les nombres parfaits chez Mersenne : des 
mystères pythagoriques à la science et à l’exégèses ») s’intéresse à la place de Mersenne 
et, à travers lui, de Pietro Bongo († 1601), sur la détermination mathématique et la 
signification exégétique des « nombres parfaits » au début du xviie siècle. Benoît 
Vermander (« Lecture de l’Écriture et écriture des Pensées ») propose une méditation 
sur le style des Pensées, inspirée de la poétique des Écritures. Aux termes d’une recons­
truction historique de l’influence du « jansénisme » de Port­Royal sur Pascal, Nicolò 
Germano (« Rilegature gianseniste. Appunti su Pascal e il giansenismo ») soutient 
l’idée générale selon laquelle la recherche scientifique, comme la recherche de Dieu, 
s’inscrit dans une dialectique augustinienne entre effort humain et grâce divine. 
Enfin, Carmen Herrando Cugota, (« José Jiménez Lozano. Un lector español de 
Pascal ») examine la postérité de Pascal à partir de sa réception chez l’écrivain espagnol 
José Jiménez Lozano (1930­2020). La seconde section – « Antropologia de Pascal » – 
rassemble trois études sur l’anthropologie ou la science pascalienne de l’homme. 
Revenant brillamment sur « l’anthropologie de la grandeur et de la misère », Laurent 
Thirouin (« La grandeur de l’homme ») déconstruit l’image romantique, largement 
répandue encore, d’un pessimisme anthropologique pascalien, en insistant sur ce 
qui fait la véritable visée de la pensée religieuse de Pascal, à savoir : une promesse de 
joie. Poursuivant en ce sens, Denis Moreau (« Réflexions sur la stratégie apologétique 
dans le “pari” de Pascal ») examine le « gain » terrestre de la vie chrétienne présenté 
dans le fragment dit du « pari ». Enfin, sur la base d’une analogie entre vide physique 
et néant existentiel, Laurence Devillairs (« Pascal. Ni être ni néant : le vide de notre 
nature ») dresse une dramaturgie du vide censé désigner la condition de l’homme. 
La troisième section – « O Pensamento de Pascal além da Razão Moderna » – a pour 
thème l’idée d’une philosophie pascalienne conçue comme dépassement de la ratio­
nalité moderne. Lucie Lebreton (« Pascal, penseur du désordre ») éprouve ainsi les 
limites d’une compréhension de la pensée pascalienne commandée par les « trois 
ordres » considérés comme un principe structurant de « l’œuvre ». Matthew Clemons 
(« Pascal’s “Order of the Heart” in Phenomenological Value­Theory ») propose une 
compréhension de la « raison du cœur » inspirée des approches de la phénoménologie 
contemporaine de la valeur. En retraçant ses origines chez Montaigne, Gassendi et 
Descartes, Antony McKenna (« Le sentiment dans les Pensées de Pascal : son origine, 
ses fonctions, son statut ») défend l’idée d’une réduction, à visée apologétique, de la 
« foi humaine » (i. e. sans grâce) à un simple sentiment issu de l’éducation et de l’habi­
tude, reflet de la corruption de la nature humaine. Chacun à sa manière, Marie­Jeanne 
Coutagne (« Pascal au­delà des contrariétés : silence et présence ») et Nuno Ferro 
(« O silêncio das coisas [outra vez…] e a solidão ») posent un regard contemporain et 
singulier sur les grands thèmes de la spiritualité pascalienne. Enfin, la quatrième et 
dernière section du volume réunit des études qui explorent le « cadre théologique » 
de Pascal – « Explorando o Enquadramento Teológico de Pascal ». La première (Jérôme 
de Gramont, « Le clair­obscur pascalien – de la Révélation au nihilisme ») interroge 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



204

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

la nature paradoxale de la révélation divine à partir du Deus absconditus thématisé 
dans la lettre à Mlle de Roannez et du motif central de la figure dans les Pensées. Manuel 
Palma Ramrírez (« Descripción fenomenológica de la muerte de Cristo en los escritos 
de Blaise y Jacqueline Pascal ») dresse une biographie intellectuelle et spirituelle de 
Jacqueline Pascal. Sylvain Josset (« „Stammt alles vom Heiligen Geist“? ») réévalue le 
rôle que Pascal accorde au Saint­Esprit dans la conversion de l’homme comme dans 
sa christologie à partir d’un commentaire précis du fragment L XXVI/760 – S 629. 
Et enfin, Domenico Bosco (« Il “Scio cui credidi” pascaliano. Il senso di un sigillo ») 
restitue l’ensemble des raisons qui font de la christologie pascalienne ce que Vincent 
Carraud nomme ailleurs une « apologétique de la douceur ».

Thomas Bellon (Centre Granger, Aix­Marseille Université)

 *« Pascal e le forme della ragione », Aquinas, 2023, LXVI, 1, Lyon, ENS Éditions, 2022, 
286 p.

Ce numéro de la revue italienne Aquinas, éditée par l’Université pontificale du 
Latran, fait partie des nombreuses publications produites à l’occasion du quadricen­
tenaire de la naissance de Pascal en 2023. Il confirme la richesse et le dynamisme 
des études pascaliennes en Italie, aux côtés des autres publications mentionnées 
dans ces pages (comme l’ouvrage collectif édité par A. Bocchetti, Descartes alla prova 
di Pascal. Uomo, Mondo, Dio, Mnemosyne, 2024, cf. p. 198). La lettre apostolique 
du pape François Sublimitas et miseria hominis est donnée à lire en ouverture. Elle 
est suivie de huit articles dédiés à des aspects différents de la pensée de Pascal, puis 
d’une série de discussions critiques et de recensions d’ouvrages récents sur Pascal, très 
utiles pour saisir l’actualité de la recherche pascalienne en France et en Italie. Dans 
« Una razionalità ad ampio spettro, una metafisica relazionale della persona. Blaise 
Pascal alle origini di una modernità alternativa », Alberto Peratoner propose de relire 
Pascal comme inaugurant une « métaphysique alternative » fondée non pas sur le 
sujet, mais sur la « dimension relationnelle », par comparaison avec Descartes. Dans 
« Blaise Pascal e le Scritture. Un qualche appunto », Domenico Bosco propose une 
interprétation de l’herméneutique pascalienne des Écritures en mettant en évidence 
les tensions qui la traversent (attention : p. 88, Emmanuel Martineau est renommé 
Étienne Martineau). Gian P. Soliani aborde, dans « Pascal e i trascendentali. In mar­
gine a una metafisica implicita », le statut de la métaphysique chez Pascal. Contre 
l’idée d’une indifférence profonde de Pascal à toute métaphysique, il s’agit de penser 
une « métaphysique implicite » ou « architecture métaphysique » pascalienne à partir 
des trois ordres, fondée sur une analyse des transcendantaux au sens médiéval et sur 
une lecture comparative avec certaines figures comme Jacques Forton (!). Nous ne 
partageons pas cette lecture pour la raison suivante : l’usage pascalien du concept 
d’ordre n’est pas gouverné par un intérêt métaphysique (il y va plutôt d’une réflexion 
sur une vertu épistémique qu’on pourrait nommer « le sens de l’ordre », ou bien une 
réflexion esthétique sur ce que voir veut dire, comme L. Thirouin le résume très bien 
dans une parution récente – et dont le titre dit tout : « Les trois ordres en leur lieu », 
Bulletin de la Société française de philosophie, « Pascal, lectures nouvelles », 2025). 
Il faudrait montrer ici plus étroitement à partir du fragment L 308 en quel sens un 
intérêt métaphysique peut être discerné. Maria Vita Romeo (« Pascal: dalla politica 
all’etica ») revient sur le rapport entre politique, éthique et spiritualité chez Pascal 
(ce qui, dans l’ensemble des travaux publiés lors des colloques du quadricentenaire, 
est plutôt rare et mérite d’être souligné). Dans le sillage de ses travaux présentés dans 
La filosofia in fiamme. Saggio su Pascal, Rosaria Caldarone propose une interprétation 
du fragment L 612 (« Platon, pour disposer au christianisme ») permettant de réin­

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



205

Bulletin cartésien LV

tégrer Pascal à l’histoire de la philosophie en cultivant un concept platonicien de 
« philo­sophie ». Mario Micheletti (« Pascal e il déisme ») propose une revue utile 
de la critique pascalienne du déisme, en étant attentif aux usages pascaliens de la 
notion et à l’importance du rapport entre déisme et stoïcisme. Enfin, on soulignera 
les deux articles d’Alberto Frigo et d’Igor Agostini. Le premier (« Descartes, Pascal e la 
perfezione umana ») propose de relire le travail de Pascal en philosophie à partir de la 
question (anthropologique – osons­le, malgré l’équivocité du terme) de la perfection 
de l’homme. En reprenant ses travaux sur la subversion pascalienne de la quatrième 
méditation dans les fragments L 44­L 45 sur l’imagination (« Necessary error. Pascal 
on imagination and Descartes’ Fourth Meditation », Early Modern French Studies, 
39, 2017, p. 31­44), il soutient que la réflexion pascalienne sur la « certitude de la 
vérité » conclut à une thèse opposée à celle de Descartes : alors que celui­ci parvient 
à montrer que l’erreur n’est pas constitutive du jugement humain dans la quatrième 
méditation, et que « la plus grande et principale perfection de l’homme » consiste 
à acquérir « l’habitude de ne point faillir » (AT IX­1, p. 49), Pascal répond que nous 
avons une tendance constitutive à faillir, dont nous ne pouvons nous extirper par 
les seules lumières naturelles. Posons à l’auteur une question : sa lecture ne revient­
elle pas à ratifier, sur le plan épistémologique, ce qu’on pourrait nommer une forme 
de fidéisme concernant Pascal (catégorie dont l’usage est ici sans rapport avec son 
sens historique) ? L’article d’I. Agostini se concentre pour sa part sur le rapport de 
Pascal à la théorie de la création des vérités éternelles par Dieu, à partir du fragment 
L 449 (« Quand un homme serait persuadé que les proportions des nombres sont 
des vérités immatérielles, éternelles et dépendantes d’une première vérité en qui 
elles subsistent et qu’on appelle Dieu, je ne le trouverais pas beaucoup avancé pour 
son salut »), et soutient principalement deux thèses : qu’il ne faut pas voir dans ce 
passage la trace d’une discussion avec Descartes, car la thèse ici visée est celle, plus 
classique et thomiste, de l’identité de Dieu avec des vérités incréées dépendantes de 
l’intellect divin ; mais que cela n’empêche pas de considérer que la thèse cartésienne 
des vérités éternelles pourrait être ciblée par Pascal, car son objectif plus générale­
ment est de défaire l’identification « stérile » (p. 150, le mot est d’I. Agostini) entre 
Dieu et la vérité, qui risque de fausser notre rapport avec Dieu. L’auteur s’appuie ici 
sur le fragment L 926 (en renvoyant au commentaire qu’en a fait V. Carraud dans 
Pascal : de la certitude, Puf, Paris, 2023) qui énonce : « On se fait une idole de la vérité 
même, car la vérité hors de la charité n’est pas Dieu ». La vérité n’est pas Dieu, ce qui 
ne veut pas dire que Dieu n’est pas la vérité, et c’est pour cette raison qu’en pensant 
simplement Dieu comme « auteur des vérités géométriques » (que ce soit selon un 
modèle thomiste ou cartésien), on a une fois encore lâché la proie pour l’ombre.

Yoen Qian­Laurent (Sorbonne Université)

 Pagani, Paolo, Peratoner, Alberto & Soliani, Gian Pietro, éd., « Blaise Pascal (1623­
1662). Metafisica, Scienza, Teologia », Rivista di filosofia neo-scolastica, année CXVI jan­
vier­mars 2024, 234 p.

Avec ce volume anniversaire, la Rivista di filosofia neo-scolastica satisfait le vœu 
de voir la pensée de Pascal continuer de s’éclairer par ses sources et son contexte 
scolastique et humaniste, par sa situation métaphysique et ses engagements épistémo­
logiques. Il va sans dire que cela n’enlève rien aux mérites des deux études qui portent 
attention à la réception contemporaine de Pascal dans le champ de la théologie ou 
de la littérature. La première est menée par Isabella Adinolfi (« La ripresa dei pensieri 
di Pascal sulla morte in M. Houellebecq e D.F. Wallace ») et montre, à partir d’une 
analyse comparative de l’usage que Michel Houellebecq et David Foster Wallace font 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



206

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

de l’anthropo logie pascalienne de la misère, comment la réflexion pascalienne sur la 
mort devient, chez ces auteurs, un instrument de stratégie littéraire et de mise en scène 
du rapport moderne à la finitude. La réception contemporaine de l’anthropo logie pas­
calienne est encore examinée par Amerigo Barzaghi (« La svolta antropologica pascal 
nella teologia del Novecento ») qui montre comment la « stratégie » anthropologique 
de l’Apologie anticipe, d’une certaine manière, le « tournant anthropologique » de la 
théologie du xxe siècle, en particulier chez Edward Schillebeeckx et Karl Rahner. Pour 
ce qui regarde l’examen des sources scolastiques et humanistes de Pascal, Gian Pietro 
Soliani (« Duplex delectatio. Note sull’ermeneutica di Agostino tra Giansenio, Pascal 
e la Scolastica ») propose une étude du thème augustinien de la duplex delectatio à 
partir d’un examen de la conception pascalienne de la volonté humaine. Il est mon­
tré que la position de Jansénius sur la liberté d’indifférence, sans pour autant rendre 
compte de toute la complexité du rapport pascalien entre grâce et liberté, met en 
évidence une affinité souvent ignorée avec l’anthropologie de Molina, ouvrant ainsi 
une nouvelle lecture du dialogue entre augustiniens et molinistes. Manlio Antonio 
Forni (« Principi e forme del devertere da Montaigne a Pascal ») propose un examen 
comparatif de la diversion montanienne et du divertissement pascalien, éclairé à la 
lumière des difficultés herméneutiques posées par la traduction italienne du terme 
français de « divertissement ». En retraçant les usages de la notion de « subsistance » 
dans les fragments des Pensées consacrés aux prophéties, Igor Agostini (« Lessico e 
semantica della sussistenza in Pascal ») en révèle la signification biblique (plutôt que 
métaphysique). Les passages étudiés révèlent que, chez Pascal, la notion de subsistance 
ne désigne pas seulement la persistance, mais possède un sens historico­salvifique, 
lié à la permanence de l’Alliance et la continuité du testamentum à travers les généra­
tions et les épreuves. Sur le plan métaphysique, Alberto Peratoner (« Per un reale 
esistenziale. Tratteggi metafisici in Pascal ») suggère que, s’il n’existe pas chez Pascal 
de métaphysique systématique, on pourrait néanmoins reconnaître les linéaments 
d’une « métaphysique de la personne », articulée autour des trois ordres – corps, esprit 
et charité – et constitutive d’un certain réalisme existentiel. De son côté, Vincent 
Carraud (« Della diversità. Pascal, metafisica e nominalismo » interroge le rapport de 
Pascal à la métaphysique en trois temps, en montrant (a) sur la base de ses travaux 
antérieurs, que le désintérêt de Pascal vis­à­vis de la méta physique est un désintérêt 
à l’égard d’une métaphysique cartésienne considérée comme achevée (« disinteresse 
per una riuscita ») ; (b) que les fragments sur la diversité ne visent pas à dériver l’unité 
de la ressemblance selon une thèse nominaliste radicale, mais portent ensemble une 
critique (cartésienne) des formes substantielles, i. e. contre l’idée que les choses ont 
une unité réelle et intrinsèque, indépendante de la pensée ; et (c) que du point du vue 
théologique, Pascal se détourne de l’assimilation dans la tradition métaphysique de 
Dieu à l’être, privilégiant ainsi la recherche d’une présence vis­à­vis d’une essence. 
Concernant l’épistémologie, Paolo Pagani (« Sulla epistemologia di Pascal. Note a 
margine della Lettera al Padre Noël ») propose une lecture linéaire de la méthodologie 
pascalienne de la lettre R. P. Noël du 29 octobre 1647, en regard avec la théorie du 
syllogisme scientifique des Seconds Analytiques d’une part et le falsificationnisme pop­
périen d’autre part. Enfin, Domenico Bosco, (« Tra un Dio perduto e un Dio nascosto. 
Pascal, apologetiche e libertinage nel Seicento ») retrace l’itinéraire interprétatif tra­
ditionnel d’un Pascal qui, face au libertinage et au scepticisme de son siècle, élabore 
une apologétique originale fondée sur la figure du Dieu caché : un Dieu qui se voile 
pour préserver la liberté humaine, se manifeste à ceux qui cherchent sincèrement, 
et se révèle au cœur de l’homme, à travers le Christ.

Thomas Bellon (Centre Granger, Aix­Marseille Université)

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



207

Bulletin cartésien LV

 Pierrès Raphaël, Entre intériorité et extériorité. Deux débats au seuil de la modernité, Paris, 
Classiques Garnier, 2024, 290 p.

L’ouvrage de Raphaël Pierrès s’inscrit dans un courant d’histoire de la philosophie 
marqué par le refus du cadre monographique. Descartes constitue pourtant bien 
le point de repère central dans toute la première moitié du livre ; et même dans la 
seconde moitié, centrée sur Locke, c’est encore par référence à ces premières analyses 
et comme une certaine réception du dispositif cartésien que celui­ci est envisagé. 
Mais précisément, l’importance accordée ici au texte cartésien tient autant à ses 
déterminations propres qu’à l’ensemble de ses externalités : le contexte historique 
et institutionnel, mais plus encore les débats suscités par les réceptions contempo­
raines (en particulier celle de Hobbes), et occasionnellement les grandes controverses 
interprétatives qui ont agité le monde des commentateurs de Descartes. Ce parti pris 
de méthode prend d’autant plus de relief que R. Pierrès veut appliquer à l’intériorité 
cette histoire externaliste. Le principal enjeu de l’ouvrage est ainsi de se soustraire 
à un modèle historiographique qui projette sur la modernité cartésienne le prisme 
déformant d’une philosophie du « sujet », dont il tient que Descartes la rejette expres­
sément lorsque Hobbes en met le concept en avant dans ses Objections. Or, à la 
différence du sujet, l’intériorité désigne d’abord moins un concept déterminé qu’une 
dimension de l’expérience, que l’auteur identifie dans toutes les occurrences de ce 
qui est « intérieur » ou « en moi ». Cette gamme de formules et leurs dérivés, trop 
souvent négligés ou relégués au rang de simples métaphores, constituent en propre 
le champ de son enquête. Mais cette intériorité n’est dès lors pas d’emblée donnée 
comme un domaine nettement délimité, et tout l’enjeu de ce parcours à travers les 
philosophies modernes de l’intériorité (Descartes et Hobbes, Locke et Leibniz) est 
de montrer comment se met en place, d’une façon qui n’a rien d’univoque, le par­
tage de l’intériorité vis­à­vis de l’extériorité. Plutôt qu’à un concept figé, il faut alors 
s’intéresser aux métamorphoses de ce partage, au gré desquelles l’extériorité elle­
même endosse tour à tour une multiplicité de figures : celle de la spatialité du point 
de vue de l’opposition entre âme et corps, celle de l’objectivité du point de vue de 
l’opposition entre idées et choses, ou encore celle de la publicité du point de vue de 
l’opposition entre mots et réalité. La thèse de l’ouvrage est donc que la délimitation 
de l’intériorité ne coïncide pas avec l’invention d’un concept identifiable, et c’est ce 
qui commande sa méthode, en particulier en ce qui concerne la lecture de Descartes. 
Plutôt que de situer dans l’énoncé du cogito, voire dans la seule Méditation seconde, 
le lieu d’une telle invention, l’auteur réinscrit ce moment de l’itinéraire cartésien 
au sein d’un parcours plus ample et plus inattendu, qui amène à relier entre eux de 
nombreux aspects de son œuvre. Il examine ainsi en détail et de manière singulière le 
cadre du Discours de la méthode, où le geste de délimitation de l’intériorité vis­à­vis de 
l’extériorité passe d’abord par des motifs psychologiques tels que la retraite inhérente 
au travail intellectuel, des motifs politiques tels que la situation de l’exilé, ou encore 
des motifs sociologiques tels que la solitude des grandes villes. Il trouve également, 
de la Dioptrique aux Passions de l’âme, une tension entre une intériorité spirituelle, 
caractérisée par sa différence avec la matière entendue fondamentalement comme 
extériorité à soi, et une intériorité physique, celle du corps lui­même – la thèse de 
la glande pinéale doit être envisagée moins comme une curiosité doctrinale que 
comme l’expression même de cette tension. Aussi, si la Méditation seconde désigne 
certes le moment où ce partage est formulé avec la plus grande radicalité, cela ne doit 
pas occulter le fait que le lexique de l’intériorité est ensuite réinvesti pour désigner 
proprement les phénomènes relatifs à l’union de l’âme et du corps, à commencer 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



208

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

par l’expérience paradigmatique de la douleur. Cette lecture cartésienne culmine dans 
une interprétation radicale de la controverse avec Hobbes, qui est la pierre angulaire 
de tout l’ouvrage selon lequel le « sujet » est moins une invention de Descartes qu’un 
produit de la réception critique de Descartes par Hobbes, en sorte que « le sujet 
moderne est une invention anticartésienne » (p. 269), et la philosophie cartésienne 
est autant à la source d’une interprétation de l’ego comme expérience intérieure chez 
Locke que de son interprétation comme sujet chez Hobbes ou Leibniz, et chez Kant 
à leur suite. Il est en tout cas certain que ces thèses sont de nature à provoquer la 
discussion dans le champ du commentaire cartésien, et sinon à en récuser définitive­
ment, du moins à en interroger certains présupposés sédimentés.

Louis Guerpillon (Sorbonne Université)

 Zwierlein, Eduard, Blaise Pascal. Herz und Vernunft – Leben und Denken, Baden­Baden, 
Verlag Karl Alber, 2024, 315 p.

Eduard Zwierlein est connu des spécialistes de Pascal, puisqu’il est l’auteur de 
plusieurs livres sur le penseur français dont il a aussi édité en allemand différents 
écrits. L’ouvrage qu’il propose a été rédigé à l’occasion du quatrième centenaire de 
la naissance de Pascal. Il s’agit d’une biographie qui a pour objectif d’éclairer la pen­
sée de Pascal au moyen d’une étude de la vie de l’homme. Ce livre est original pour 
plusieurs raisons. D’abord, l’auteur ne souhaitait pas écrire un ouvrage scientifique 
à destination des spécialistes avec un appareil critique imposant et une littérature 
secondaire conséquente, mais « un livre certes pertinent, mais surtout […] facile à lire 
pour ceux qui s’intéressent sérieusement à Pascal » (p. 10). Ensuite, il a introduit plu­
sieurs illustrations et quelques passages sur fond gris qui donnent des informations 
utiles sur des personnes, des lieux, des courants de pensée, des concepts ou des faits 
importants. Pour finir, il a aussi intégré de nombreux encadrés qui contiennent des 
citations de Pascal, en particulier des Pensées. Ce faisant, il éclaire plusieurs fragments 
à la lumière de la vie de Pascal et, réciproquement, certains éléments biographiques 
au moyen de textes de Pascal.

Cependant, si l’auteur insiste à juste titre sur l’importance de la chronologie 
pour comprendre la pensée de Pascal, il est possible de se demander si elle ne se 
trouve pas parfois obscurcie. En effet, d’une part, la mise en relation de Pensées avec 
sa biographie ne peut manquer d’être arbitraire sur certains points. D’autre part, il 
lui arrive d’utiliser cette biographie pour aborder un thème au­delà de ses limites 
temporelles. Par exemple, le plus long chapitre de l’ouvrage, intitulé « Descartes et 
Pascal » (p. 106­138), profite de la rencontre de 1647 entre les deux hommes pour pro­
poser une réflexion générale sur le rapport du deuxième avec le premier, que résumé 
cette phrase : « Pascal et Descartes sont des concurrents ; ils ne sont pas en accord sur 
presque toutes les questions décisives » (p. 109). Cependant, l’auteur ne pose pas la 
question de l’évolution ou de la continuité de ce rapport entre les jeunes années de 
Pascal et la fin de sa vie. De surcroît, il semble réduire la position cartésienne à son 
« rationalisme » afin de mettre en évidence l’opposition de Pascal, mais il écarte par 
là certains rapports plus complexes entre les deux penseurs qui ont été mis au jour au 
cours des dernières décennies par différents commentateurs, y compris par l’auteur 
lui­même dans ses textes scientifiques. Ce qui montre que ces simplifications tiennent 
principalement à la nature de l’ouvrage, qui ne s’adresse pas d’abord aux spécialistes.

En définitive, ce livre est une bonne synthèse de la pensée et de la vie de Pascal, 
qui accorde de manière pertinente une place importante à sa jeunesse sans doute 
moins connue que la période plus tardive, puisque plus de la moitié de l’ouvrage porte 
sur la période qui précède la nuit du Mémorial (p. 13­176). Le pari d’écrire un ouvrage 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



209

Bulletin cartésien LV

suggestif et stimulant dont la lecture est agréable pour un public plus large que celui 
des spécialistes de Pascal sans pour autant sacrifier son sérieux est donc réussi.

Sylvain Josset (Sorbonne Université)

 Société française de philosophie, « Pascal, lectures nouvelles », séance du 18 novembre 
2023 avec H. Bouchilloux, V. Carraud, A. Frigo, S. Roux et L. Thirouin, Bulletin de la Société 
française de philosophie, 117e année, n° 4, 114 p.

Les Bulletins de la Société française de philosophie facilitent grandement la tâche 
du recenseur puisqu’on y retrouve, comme on le sait, après le texte de chaque 
intervention les remarques, critiques et interrogations relayées « en direct » par les 
éminents collègues présents dans l’assistance. La lecture de ce paratexte vivant et 
parfois piquant donnera une idée, dans le cas qui nous intéresse, de la qualité (dans 
l’ensemble remarquable) des communications partagées à l’occasion de la séance 
dédiée à Pascal en 2023.

En examinant le statut de l’expérience dans la physique du vide et les échanges 
avec Étienne Noël, Sophie Roux propose une relecture systématique de la philosophie 
de la science pascalienne en mettant en évidence à raison certaines tensions dans la 
position de Pascal (ce qui implique de réhabiliter quelque peu la position du R. P. Noël 
et ses objections, par­delà ses critiques par Pascal – ordinairement présenté dans 
l’historiographie établie comme le vainqueur éclatant de cette controverse). Cette 
étude a un grand mérite : examiner chacun des textes commis par Pascal à l’occasion 
des recherches sur le vide (les Expériences nouvelles, le Récit de la grande expérience et les 
Traités) en étant attentif aux écarts qui s’y jouent (même si on peut proposer d’autres 
interprétations de l’évolution de ses positions à travers ces textes).

Alberto Frigo propose une étude de l’honnêteté dans les Pensées. Après avoir rap­
pelé les différentes modalités du rapport de Pascal à Montaigne, il montre comment 
le premier identifie et exploite une thèse présente chez le second au sujet du savoir 
(en particulier dans le chapitre « De l’institution des enfants »). « En sachant un peu 
de tout des sciences, et notamment en sachant, généralement, leur “prétention […] 
en général au service de notre vie”, Montaigne sait donc l’essentiel, car il sait com­
ment les sciences s’accommodaient, ou non, aux besoins de la vie de l’homme » ; 
il pense « l’ancrage anthropologique de notre rapport aux sciences » (p. 35), et tel est 
le fondement de la réflexion de Pascal sur l’honnêteté. Mais « que Pascal revienne à 
Montaigne lorsqu’il s’agit d’aborder la doctrine de l’honnêteté, rien de plus banal […] 
car les théoriciens de l’honnêteté font de Montaigne un de leurs maîtres et modèle » 
(p. 36). En quoi Pascal se distingue­t­il alors ? Réponse : en identifiant « le ressort pour 
repenser l’honnête homme […], pour le penser proprement, c’est­à­dire pour penser 
le “savoir de l’honnêteté” dans son véritable fondement anthropologique, et non 
seulement comme un idéal de bienséance mondaine » (p. 36).

Laurent Thirouin propose une lecture d’une finesse exceptionnelle du célèbre 
fragment L 308 – S 339, qui poursuit d’un côté le travail de « démantèlement » des 
lectures emphatiques de ce texte (qui y voient l’expression d’une structure logique 
qui organiserait l’ensemble des fragments des Pensées), tout en approfondissant de 
l’autre la compréhension de la dimension « esthétique » de la réflexion pascalienne, 
dans une perspective qu’on peut rattacher à Hans Urs von Balthasar (on citera la sou­
tenance de thèse de H. Kawakami en 2024, sur « Voir autre chose que ce que je vois : 
la vision chez Pascal » sous la direction de L. Thirouin, qui a le mérite de procéder à 
un relevé quantitatif méticuleux des occurrences et usages de « voir » chez Pascal). 
En un mot, les trois ordres sont à comprendre comme le lieu d’une méditation pas­
calienne sur ce que voir veut dire.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



210

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Dans un article d’une vaste érudition, Vincent Carraud s’intéresse à la Lettre de 
M. Pascal le père d’avril 1648 au Révérend Père Noël, de la Compagnie de Jésus, Recteur 
du Collège de Clermont. Ce travail croise l’article « Fausses fenêtres : Étienne Pascal et 
Étienne Noël, saint Augustin et Jean Duvergier de Hauranne » (Revista Portuguesa de 
Filosofia, 2023, 74, 4) et examine la leçon de grammaire qu’Étienne Pascal administre 
au jésuite dans cette lettre. Le fait problématique est le suivant : cette leçon porte sur 
l’usage de l’antithèse ; or celle­ci ne relève pas de la grammaire, mais de la rhétorique. 
Au terme de l’explication, il apparaît que « si grammaire il y a, ce n’est donc pas tant 
dans l’emploi d’une figure de rhétorique qui implique “pointe et subtilité”, que dans la 
discussion sur les principes et conditions d’emploi de l’antithèse » (p. 71) – c’est­à­dire 
en tant qu’il y va de ce qu’on pourrait nommer une théorie de l’usage de l’antithèse. 
L’article propose également des éléments pour identifier « l’excellentissime auteur 
de ce temps » mentionné dans la lettre à Saint­Cyran qui avait échappé à J. Mesnard 
dans son édition (OC II, p. 592), et suggère plus généralement que cette lettre est 
certainement le résultat d’une collaboration entre les Pascal, père et fils.

Enfin, Hélène Bouchilloux s’intéresse au fragment L 620/S 513 : « L’homme est 
visiblement fait pour penser. C’est toute sa dignité et tout son mérite, et tout son 
devoir est de penser comme il faut. Or l’ordre de la pensée est de commencer par soi 
et par son auteur et sa fin […] ». Il s’agit de montrer qu’il « s’y joue tout le rapport 
[de Pascal] à Descartes au sujet de la pensée et, quoique de manière plus discrète, le 
rapport à Platon sur la vocation de la philosophie » (p. 76­77). Le problème principal 
est le suivant : est­ce la pensée qui fait à proprement dire la grandeur de l’homme ? 
À partir de cette question, l’auteur soutient plusieurs thèses. Si pour Descartes « l’ex­
périence que nous avons, durant toute cette vie, de l’étroite union entre les deux 
substances ne doit pas nous interdire d’assurer que Dieu peut les désunir et les faire 
exister l’une sans l’autre », « ce sont ces conséquences que Pascal n’est pas prêt à 
assumer » (p. 81). Une autre thèse est qu’on peut (ou doit ?) relire le divertissement 
à partir de cette problématique, car « le divertissement est proprement l’usage de la 
pensée par lequel l’être qui a la dignité de la pensée s’efforce par tous les moyens de 
ne pas penser » (p. 82).

Thomas Bellon (Centre Granger, Aix­Marseille Université)

3. Études particulières

3.1. Descartes

 Belin, Christian, « “Comme en un tableau”, “comme une histoire”, “ainsi qu’un roman” : 
l’exercice autobiographique chez Descartes », in Darcq (L.), Dufief (P.­J.) & Thérenty (M.­È.) 
éd., Histoire de l’imagination et pouvoir de la littérature. Mélanges offerts à Pierre Citti, Paris, 
Honoré Champion, « Romantisme et modernités », 2024, p. 41­53.

L’ouvrage auquel appartient cet article entreprend de relire les écrivains en 
s’intéressant au regard qu’ils ont porté sur l’imagination. C’est un thème auquel 
l’universitaire Pierre Citti a accordé une place centrale. Il s’agit donc, dans la lignée 
de ses recherches, d’étudier son rôle dans l’histoire des idées et dans l’histoire de la 
littérature. Pour ce faire, les adversaires de l’imagination doivent être l’objet d’une 
attention toute particulière. Or parmi eux, on trouve inévitablement des philosophes, 
au xviie siècle tout particulièrement (entre autres Descartes, Pascal et Malebranche).

L’article de Christian Belin porte plus précisément sur Descartes. Si la littérature 
secondaire a considéré qu’on trouvait dans son œuvre une disqualification radicale 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



211

Bulletin cartésien LV

et généralisée de l’imagination, il convient de nuancer cette lecture. En réalité, l’ima­
gination a un rôle clé. C’est évident d’abord dans ses tout premiers écrits. Il suffit de 
penser aux trois songes de la nuit du 11 novembre 1619 rapportés dans les Olympica. 
Mais ça l’est aussi après la césure de 1637. La preuve en est que le Discours de la méthode 
est présenté comme « un tableau », comme « une histoire » ou comme « une fable » 
et les Principes de la philosophie comme « un roman ». La recherche de la vérité est 
en fait régulièrement intégrée à une narration (c’est une « philosophie narrative », 
p. 44). Elle s’écrit plus précisément sur un mode autobiographique. Descartes se met 
lui­même en scène (c’est une « auto­mise en scène » ou un « autoportrait », p. 46 et 
49). Et cette narration emprunte beaucoup à l’imagination.

On saluera le fait que ce travail insiste sur l’importance méthodologique du 
récit et de la fiction. La philosophie cartésienne n’est « pas exclusivement abstraite », 
elle est aussi « imagée » (p. 44). Dans le Discours, dans les Méditations et même dans 
les Principes (son texte pourtant « le plus systématique ou le plus abstrait », p. 48), 
Descartes accorde effectivement une place au récit. Dans les Méditations plus précisé­
ment, le cogito émerge concrètement d’une fiction, celle du malin génie.

On regrettera pourtant le fait que ce travail utilise parfois des formules ambi­
guës. En 1641, Descartes convoque certes les rêves puis l’artifice du Dieu trompeur. 
Mais il n’a peut­être pas pour autant cédé au « charme tout­puissant de la déraison » 
(p. 45). Le dialogisme y est certes essentiel, l’ego jouant plusieurs fois le rôle de son 
propre objecteur. Mais il n’y a peut­être pas pour autant « étrange dédoublement » ou 
« schizophrénie métaphysique » (p. 49). Certaines phrases sont même franchement 
obscures. Descartes serait un « apprenti sorcier de la philosophie [qui] se découvre 
sujet d’un royaume d’ombres où l’Être et le Néant conjuguent leurs vanités » (p. 50). 
La philosophie et l’autobiographie fusionneraient « par la grâce rhétorique d’un 
fondu­enchaîné brouillant les repères » (p. 51). Le propos fait en outre des compa­
raisons un peu hâtives à d’autres corpus (Madeleine de Scudéry ou Freud), à d’autres 
traditions (le roman picaresque ou le théâtre baroque) ou encore à d’autres formes 
d’art (notamment la peinture : Rembrandt, Vermeer ou Fragonard). L’auteur n’a 
pourtant apparemment pas souhaité surinterpréter la présence de l’imagination. 
Il maintient le fait que celle­ci n’est qu’un outil. Le déploiement d’une narration 
et d’une fiction n’est pas une fin en soi. C’est seulement un « détour » (p. 45) ou un 
préalable (« d’abord », p. 52). Ces énoncés et emprunts risquant d’induire en erreur, 
le lecteur devra rester prudent.

Madeleine Ropars (Université de Caen Normandie)

 Kambouchner Denis, Lacroux Damien, Schmaltz Tad M. & Ruidan She, éd., 
The Cartesian Brain. Philosophical and Scientific Perspectives, New York & Londres, Routledge, 
2024, 292 p.

Né d’un colloque organisé à Paris sur le rôle de la glande pinéale dans la philo­
sophie et la science de Descartes, ce volume s’inscrit dans le sillage des recherches 
sur l’embodiment (l’incarnation) dans la pensée cartésienne. C’est en effet la question 
de l’union de l’âme avec le corps qui trouve dans le cerveau son terrain d’élection. 
Le volume propose une lecture novatrice, en étudiant cette relation à partir de la 
fondation physiologique des fonctions mentales. Il aborde ainsi la théorie de la 
connaissance et du dualisme cartésien, en dialogue avec les sciences cognitives et 
la médecine. Le volume s’insère dans un champ de recherche aujourd’hui floris­
sant, en confirmant la centralité de la médecine chez Descartes, tout en cherchant à 
éprouver la validité de sa théorie médicale au regard de sa philosophie (voir page 8). 
Rassemblant les contributions d’auteurs presque exclusivement masculins, ce riche 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



212

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

recueil est structuré en deux parties qui s’articulent étroitement, avec des connexions 
entre la première partie consacrée à « Descartes and His System » et la deuxième à 
« Cartesianism and Its Legacy ». L’ensemble constitue une lecture précieuse aussi 
bien pour les historiens de la philosophie que pour les historiens et philosophes de 
la science et de la médicine.

Dans leur introduction, les trois directeurs soulignent la tension entre le dua­
lisme, défini dans la métaphysique cartésienne et qui a été interprété d’une manière 
radicale par les neurophysiologistes du vingtième siècle comme Antonio Damasio 
(qui y voyait une « abyssal separation between body and mind »), et d’autre part 
l’union de l’âme avec le corps, certifiée à partir des sensations de douleur, faim, 
soif, etc., et qui sera mieux définie par Descartes seulement à partir de la correspon­
dance avec la princesse Élisabeth de Bohème, après la publication des Méditations 
méta physiques. Le cerveau est le champ de bataille pour les neuro­scientists et les 
historiens des sciences cognitives, mais aussi pour les historiens de la philosophie 
et des sciences qui cherchent à réordonner le rapport entre métaphysique, théorie 
de l’union et psychophysiologie.

Franco A. Meschini ouvre le volume avec une reconstruction minutieuse de la 
conception cartésienne de la glande pinéale, de ses anomalies et de mystères, formant 
une doctrine cryptique qui embarrasse déjà ses contemporains – Louis de La Forge, par 
exemple, introduit des interpolations de ses mystères dans son commentaire (p. 22). 
La glande est étudiée à partir de L’Homme jusqu’aux Passions, à travers une table des 
occurrences du terme (p. 21), qu’elle soit nommée glande H, conarium, etc. De la 
physiologie à la pathologie de la glande, de l’hébétude aux troubles de la mémoire, 
F. Meschini nous offre une reconstruction détaillée des soucis cartésiens face à l’ex­
plication de la glande tant dans la correspondance que dans les œuvres publiées.

Les chapitres qui suivent approfondissent la question de la glande et la relation 
entre la substance immatérielle et le corps. Denis Kambouchner revient sur le pouvoir 
de l’âme de mouvoir le corps, un argument longuement étudié mais ici analysé sous 
un angle nouveau, en lien avec la disposition du cerveau et les mouvements de la 
glande (p. 46). Il suggère que ce sont les idées – a force of the idea – qui jouent un rôle 
décisif dans ces mouvements (p. 48). Ainsi, la force de l’âme n’est pas totalement 
autonome, mais se révèle un facteur pour comprendre l’union. Frédéric de Buzon 
s’interroge ensuite sur la cohérence entre les mouvements causés par la volition 
humaine et le rôle de Dieu dans la conservation du mouvement, en suivant une lec­
ture charitable proposée par Leibniz (p. 55) et contre Daniel Garber. F. De Buzon nous 
offre une argumentation précise et éclairante pour montrer la cohérence du texte 
cartésien avec la physique du Monde, là où Descartes distingue entre la constance de 
Dieu et les mouvements de particules qui produisent les objets particuliers – mou­
vements causés par la force de la nature, d’une façon autonome, pareillement à la 
force de l’âme dans l’être humain. L’union reste le prisme interprétatif utilisé dans 
les chapitres suivants, selon des perspectives variées. Gary Hatfield examine les 
processus de connaissance géométrique de la distance, sujet qui articule optique, 
physiologie des sens, philo sophie naturelle, art et mathématisation de la nature 
(natural geometry, p. 68). Contre l’interprétation de Stephen Gaukroger, G. Hatfield 
soutient que la perception de la distance repose sur un mécanisme du cerveau – purely 
material processes (p. 77) – et donc sur une information physique qui ne requiert pas 
nécessairement un calcul mental (p. 87) ni une représentation non consciente. Cette 
représentation résulte de l’institution de la nature, dans une lecture féconde (p. 89). 
Dans le chapitre 6, Louis Rouquayrol analyse le rôle de l’union dans les habitudes 
corporelles et la conduite de la vie, qui s’agisse des pratiques (jouer de la harpe, 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



213

Bulletin cartésien LV

cultiver la terre, et tisser, même si ce cas n’est pas mentionné), ou d’habitudes intel­
lectuelles. La relation entre les deux révèle la condition de l’union et est étudiée à 
travers les différences entre les animaux, dont les comportements sont automatiques, 
parfaits et rigides (p. 107) – mais, il faut le dire, cette lecture fonctionnelle oublie 
la discussion sur la complexité de la question de l’animalité chez Descartes – et les 
comportements humains, qui suivent les instincts et habitudes, mais qui s’adaptent 
aussi aux conditions extérieures. Si le cerveau est donc le siège de cette relation et de 
l’union, Rouquayrol soutient l’hypothèse qu’il influence aussi, dans une certaine 
mesure, l’âme, tandis que Ruidan She conteste cette interprétation (et ceux qui pro­
posent une naturalisation de la psychologie cartésienne) dans le chapitre suivant. 
En analysant la cause des passions, la réduction de la philosophie de Descartes à la 
physiologie (par exemple aux mouvements des esprits et aux tempéraments) est 
rejetée. Sa lecture précise et détaillée permet de recentrer les études cartésiennes des 
passions et du comportement humain, du cerveau et de l’âme, en comprenant la 
complexité du rapport entre physiologie et psychologie (p. 125).

La seconde partie du volume s’ouvre avec la contribution de Gideon Manning sur 
l’origine cardiovasculaire de la science cartésienne du cerveau. En retraçant l’histoire 
de la médecine de Vésale au xviiie siècle (Herman Boerhaave et Giorgio Baglivi), il 
montre la différence entre William Harvey et Descartes sur ce sujet. Contrairement à 
l’Anglais, Descartes consacre sa première physiologie de L’Homme quasi entièrement 
à la mécanisation des fonctions sensorielles. À travers le texte et les images de Florent 
Schuyl et d’Henricus Regius (p. 155­156), G. Manning nous offre une page sans doute 
fondamentale dans l’explication de la circulation des esprits animaux dont le succès 
est la conséquence directe de la théorie médicale de Descartes (p. 160). Un chapitre 
complémentaire est celui de Tad M. Schmaltz, qui discute la réception du conarion 
dans le cartésianisme en partant d’une reconstruction historique de l’anatomie du 
cerveau depuis Galien. L’acceptation de la glande chez Regius et La Forge est bien 
connue, ainsi que sa défaite sous les attaques de Stenon (p. 176), qui forcera Nicolas 
Malebranche et Pierre­Sylvain Régis à élaborer une théorie alternative (p. 180) dont 
les implications sont analysées.

Les trois derniers chapitres portent sur la réception plus récente de l’étude du 
cerveau chez Descartes. Jean­Gaël Barbara analyse la lecture neuroscientifique de 
Descartes au xixe siècle et l’importance de la physiologie cartésienne du cerveau ; au 
chapitre 11, Damien Lacroux s’intéresse à la place des émotions intellectuelles chez 
Descartes et à leur réception dans le débat sur la science cartésienne chez William 
James et Damasio ; enfin, Jean­Claude Dupont, dans le chapitre conclusif, examine 
la tentative de John Sutton d’interpréter les traces mnémoniques qu’on trouve dans 
le texte cartésien à la lumière des neurosciences actuelles, tout en soulignant les 
difficultés de la démarche et les écarts entre les deux approches.

La richesse et l’importance du volume sautent aux yeux. Les contributions, très 
claires, constituent des outils pour mieux situer la physiologie de Descartes dans son 
rapport avec sa philosophie et avec celle du xviie siècle en général, et ainsi éclairer des 
enjeux plus larges dans les siècles suivants. De plus, bien que des arguments soient 
quelquefois omis – l’absence de réflexion sur la formation physique du cerveau, ainsi 
que la relation entre cerveau et intestins, due à une lecture quelquefois superficielle 
des manuscrits biomédicaux –, ces articles s’intéressent souvent à des aspects neufs 
ou peu connus, qui pavent la voie à des travaux futurs.

Fabrizio Baldassarri (Université de Milan)

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



214

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

 Paul, Elliot Samuel, « The Rational Force of Clarity: Descartes’s Rejection of Psychologism », 
Res Philosophica, volume 101, n° 3, 2024, p. 431­457.

Cet article ne présente qu’un aspect d’une entreprise plus vaste de reconstitution 
de l’« épistémologie » de Descartes, annoncée à paraître aux presses universitaires 
d’Oxford (Clarity First: Rethinking Descartes’s Epistemology). En rouvrant le dossier 
du « psychologisme » de la théorie cartésienne de l’assentiment, son intérêt est 
de proposer quelques points de repère utiles dans une littérature (principalement 
de langue anglaise) déjà abondante sur le sujet – et de dénoncer en passant une 
« fausse dichotomie », attribuée à Charles Larmore (p. 438­440), non sans avancer… 
une autre dichotomie ! L’auteur propose en effet de distribuer, parmi les commenta­
teurs, ceux qui défendent la thèse du « simple psychologisme » (Mere Psychologism) 
et ceux qui, récusant la « fausse dichotomie » entre « une indubitabilité rationnelle 
et psychologique », défendent la thèse selon laquelle « l’indubitabilité psychologique 
explique, ou précède sur le plan de l’explication, l’indubitabilité rationnelle » (Priority 
Psychologism, p. 432).

Selon l’auteur, ces deux nuances de psychologisme sont incompatibles avec les 
textes de Descartes. Ce dernier adopterait en effet le principe d’une « force ration­
nelle » (Rational Force) en vertu de laquelle « une perception claire et distincte est 
psychologiquement indubitable parce qu’elle est rationnellement indubitable » 
(p. 442). On pourra bien entendu regretter le caractère parfois artificiel et réducteur 
de ces dichotomies – pour ne prendre qu’un exemple : que faire des lectures qui, sur 
les textes mêmes discutés dans cet article, signalent l’importance chez Descartes 
de certaines « vertus épistémiques » (voir par exemple Pascal Engel, « Descartes y la 
responsabilidad epistémica », Laguna, 2002, volume 10, p. 9­25) ? On pourra aussi 
juger convenue une argumentation qui, ici ou là, se donne pour adversaires des 
tigres de papier et néglige quelques textes importants (par exemple les Principia 
philosophiae, I, 42). L’article n’en demeure pas moins rigoureux, et même original 
lorsqu’il propose, pour fonder la thèse de la « force rationnelle », d’enraciner l’anti­
psychologisme de Descartes dans l’idée selon laquelle « l’esprit humain est rationnel 
par nature » (p. 444).

Louis Rouquayrol (CNRS, Lyon/Oxford)

 Wild, Christopher J., Descartes’ Meditative Turn. Cartesian Thought as Spiritual Practice, 
Stanford (CA), Stanford University Press, 2024, 341 p.

La présente monographie vise à répondre à une question que les contemporains 
de Descartes s’étaient déjà posée à propos des Meditationes de prima philosophia  : 
pourquoi des « méditations » ? Les études à ce sujet se multiplient depuis plusieurs 
décennies, mais l’auteur puise de manière plus ample et plus détaillée dans le milieu 
spirituel qui aurait influencé Descartes, en accordant une importance particulière 
au langage métaphorique, afin de proposer une interprétation des trois premières 
Meditationes, basée sur cet « art of turning » (p. 9) déjà au cœur du mythe platonicien 
de la caverne. Le résultat est une étude à la fois fascinante et, dans certains passages, 
pas entièrement convaincante sur le plan historico­herméneutique.

Le chapitre premier s’inspire d’une intuition d’Anthony Grafton, selon laquelle 
les trois rêves dont parle Descartes dans les Olympica constituent une expérience 
de conversion analogue à celles de Paul, Augustin ou Ignace de Loyola. Cette 
« conversion » est ici l’idée clé du travail, et le chapitre s’appuie principalement sur 
la familiarité avec la spiritualité ignacienne que le jeune Descartes aurait acquise 
au cours des années vécues au collège jésuite de La Flèche. Bien que conscient 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



215

Bulletin cartésien LV

des réserves exprimées par les historiens, l’auteur tend à attribuer un rôle décisif 
à Loyola, se plongeant dans des analyses minutieuses des Exercitia spiritualia. Il est 
regrettable que l’ouvrage ne tienne pas compte des actes du colloque de Neuburg an 
der Donau, « Mirabilis scientiae fundamenta – Descartes en Allemagne 1619­2019 », qui 
était articulé autour des trois rêves cartésiens, où l’idée de conversion et l’influence 
d’Ignace ne sont mentionnées qu’une seule fois. Le second chapitre explore la cen­
tralité de la méthode philosophique pour Descartes. Selon sa manière habituelle de 
procéder, l’auteur résume d’abord les passages importants de l’histoire de la pensée et 
de la spiritualité (ici Épictète, Sénèque, Augustin, Cassien, Jean de Gerson et Ignace) 
sur le thème en question (la dimension pratique et ascétique de la connaissance), 
puis procède à une analyse des textes cartésiens (surtout les Regulae et le Discours de la 
méthode). Il manque malheureusement une réflexion plus approfondie sur la réforme 
de la logique et le rôle de la medicina mentis, pour laquelle les travaux d’É. Cassan, 
R. Ariew ou S. Corneanu auraient été bien utiles.

Le troisième chapitre souligne tout d’abord que l’incipit de la Meditatio  I, 
« Animadverti jam ante aliquot annos… », place le « animum vertere », c’est­à­dire 
le « faire attention », comme action première et fondamentale du méditant. L’auteur 
y trouve matière à expliciter sa thèse : « The meditator’s itinerary from initial doubt 
about the reliability of the senses to the final illumination in the contemplatio Dei 
at the end of the Third Meditation is made up of a series of turns » (p. 122). Il relit 
les doutes de la Meditatio I à la lumière de la tradition du discernement des esprits 
– surtout ignacien (p. 139­44) – en se basant davantage sur des rapprochements de 
thèmes et de concepts que sur des preuves historiques effectives. Le chapitre iv offre 
une analyse historique intéressante de l’utilisation de la métaphore de la cire pour 
l’esprit humain. De manière surprenante, l’expérience du morceau de cire dans la 
Meditatio II y est interprétée comme une variation philosophique de l’application 
des sens dans les exercices ignaciens et non comme un examen d’un corps particulier 
étendu (et extensible) soumis à des variations de ses propriétés sensibles.

Le chapitre v aborde les arguments cartésiens de l’existence de Dieu du point 
de vue de l’exercice spirituel philosophique de l’attention. Il montre non seulement 
comment « Descartes’ conversio ad ipsum is in reality a conversio ad Deum » (188), 
mais aussi dans quelle mesure « the faculty of attention can be exercised, its capacity 
can be expanded, and its direction improved » (p. 198). Enfin, le chapitre vi prend 
au sérieux le dernier paragraphe de la Meditatio III, dans lequel Descartes décide 
de s’arrêter « in ipsius Dei contemplatione » (AT VII, 52), montrant comment ce 
passage, qui est au centre des Meditationes, « represents and enacts the culmina­
tion of the mind’s turn toward itself » (p. 222). L’auteur distingue soigneuse ment 
la « méditation » de la « contemplation » et, à travers une analyse historique de ce 
dernier terme, soutient que la contemplatio Dei cartésienne n’est pas une visio beati-
fica, mais « the recognition and perception of the natural light [lumen naturale] in 
its full splendor » (p. 257).

Il y a environ un siècle, Étienne Gilson révolutionnait les études cartésiennes en 
commençant à montrer l’importance de la scolastique. Avec cette monographie, qui 
se veut fortement innovante, C. Wild voudrait élargir davantage l’herméneutique de 
certains textes de Descartes, en montrant l’importance de la « spiritualité », au sens 
habituel et foucaldien du terme. Cependant, l’auteur aurait grandement bénéficié 
de cette rigueur historique qui a rendu les travaux de Gilson durablement innovants.

Simone D’Agostino (Université Grégorienne, Rome)

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



216

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

3.2 Cartésiens

 Andrault, Raphaële, Le Fer ou le Feu. Penser la douleur après Descartes, Paris, Classiques 
Garnier, 2024, 389 p.

L’autrice compte aujourd’hui parmi les chercheuses les plus importantes dans 
l’étude de la médecine moderne et des sciences de la vie au xviie siècle, à partir de 
la mécanisation cartésienne du vivant, et plus largement dans l’histoire de la philo­
sophie moderne. Ses recherches portent sur la physiologie et la métaphysique chez 
Spinoza et Leibniz, sur le mécanisme (cartésien comme harvéen) et sur l’histoire 
des sciences médicales à l’époque moderne. Elle a également consacré des études 
fondamentales à Nicolas Sténon, Nehemiah Grew, Ralph Cudworth, John Ray 
et John Locke. C’est au sommet de ce parcours qu’elle publie ce livre dense mais 
remarquablement ordonné, l’un des aboutissements du projet « Archéologie de la 
douleur », codirigé par Arian Bayle à l’université de Lyon, projet qui a donné lieu à 
plusieurs expositions et colloques internationaux. La douleur, en effet, se situe au 
croisement de la physiologie, du mécanisme du vivant, de la médecine et des sciences 
de la vie, mais touche aussi la métaphysique et l’éthique. Elle traverse diagonalement 
toute la modernité, dont Descartes marque, selon Andrault, le véritable terminus a 
quo. En reconstruisant un contexte à la fois vaste et complexe autour de la notion 
de douleur dans l’espace francophone (tout en abordant également Leibniz, Locke 
et Malpighi, donc au­delà des frontières françaises), ce livre constitue un outil fon­
damental pour mieux comprendre la philosophie, l’anthropologie, la science et la 
médecine de la modernité.

« Qu’en est­il de Descartes ? », demande l’introduction, en soulignant l’impor­
tance du philosophe de la méthode, qui articule la pensée des sensations de douleur, 
de faim et de soif à sa métaphysique. L’aveugle et l’amputé sont les exemples cartésiens 
par excellence pour examiner les sensations, les passions et les émotions, autrement 
dit l’union du corps et de l’âme, mais il s’agit aussi la douleur métaphysique d’Éli­
sabeth ou de la tristesse (p. 118, 136). En s’éloignant d’une lecture platonicienne de 
l’âme dans le corps comme pilote dans son navire – une interprétation qui a malgré 
tout reçu beaucoup de consensus, p. 32­33 – et en se démarquant de l’aristotélisme, 
Descartes confère à la question de la douleur une valeur anthropologique décisive et 
fondamentale dans le xviie siècle. C’est ce chantier ambitieux et minutieux qu’ouvre 
R. Andrault, au fil de cinq chapitres, chacun consacré à un angle différent, mais très 
bien entrelacés, d’un sujet central mais largement négligé par les analyses théoriques 
récentes.

Le premier chapitre, « Douleur et avarie », identifie le corpus de textes cartésiens 
relatif à la douleur à travers les débats moderne autour du contraste entre pilote et 
âme. Le deuxième, « Cartographie d’un phénomène », met en lumière la variété 
des douleurs et leurs usages philosophiques, leurs origines mécaniques (ou ato­
miques, chez Gassendi et Bernier, p. 108, 150) et leur rapport au plaisir. Le chapitre 3, 
« Cristallisation d’un philosophème », examine comment l’opposition entre repré­
sentationnalisme (chez Leibniz) et fonctionnalisme (chez Arnauld, Lamy et Bayle, 
et Locke) de la douleur physique se déroule de la question métaphysique du rapport 
entre l’âme et le corps, et comment elle échappe – ou non – à l’hypothèse des impres­
sions ou à l’occasionnalisme de Malebranche. Le quatrième chapitre, « La douleur 
sentinelle », décrit les variations et ambiguïtés issues de l’interprétation cartésienne 
jusqu’aux questions de la conscience. Enfin, le cinquième, « L’ombre d’Épicure », 
explore la querelle entre épicuriens et stoïciens autour des différentes dimensions 
de la douleur et de l’autonomie humaine face au plaisir.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



217

Bulletin cartésien LV

Par ce parcours, le livre traverse de nombreux domaines de la philosophie 
moderne – de la métaphysique à la physiologie et médecine, jusqu’à la morale – 
tout en pratiquant une véritable histoire de la philosophie et même de la culture 
intellectuelle du xviie siècle dans son ensemble. Convoquée par Descartes comme 
condition épistémique et métaphysique pour comprendre l’union et tracer les limites 
de la connaissance humaine, la douleur incarne les troubles de l’existence et la vie 
dans le monde, donnant une réalité tangible aux illusions sensorielles (p. 64, 95, 250). 
C’est dans ce sens que La Bruyère condamne l’idéalisation stoïcienne du sage, selon 
laquelle « on pouvait […] sentir le fer ou le feu […] sans pousser le moindre soupir, ni 
jeter une seule larme » (p. 291, nous soulignons), la jugeant totalement détachée de 
la réalité. La douleur nous ramène à la réalité mais aussi à la condition de l’esprit, qui 
bascule dans sa compréhension du réel (p. 75) lorsqu’il se lie aux faux sentiments 
ou se détache de l’union psychophysique (p. 89). C’est donc nécessaire, comme le 
montre R. Andrault dans son itinéraire, dans les cas limites, de relier l’approche 
métaphysique à la physiologie et à la médecine. Par exemple, quand la douleur se 
propage et s’étend au­delà de la zone initiale de blessure, autrement dit de sa cause 
physique, ce sont les observations sur l’entrelacement des nerfs de Marin Cureau de 
La Chambre et Antoni van Leeuwenhoek, entre autres (p. 113­114), qui rétablissent 
la complexité de l’unité humaine.

Mais l’ouvrage ne s’arrête pas là, et s’intéresse à l’intersection entre métaphysique 
et médecine. Leibniz redonne une stature métaphysique à la douleur (p. 155, 194) 
en la reliant à l’harmonie préétablie – conception à laquelle Arnauld, Bayle et Lamy 
s’opposent en ramenant la douleur à une simple contingence physique (p. 185). Ce 
débat préfigure toute discussion sur la condition humaine dans le monde et sur la 
surnaturalité, et réintroduit les causes finales et toutes questions de théodicée. Dans 
les pages suivantes, l’autrice examine aussi les cas les plus extrêmes et fantastiques, 
qui nourrissaient les débats intellectuels de l’époque : la douleur animale, dont elle 
retrace les origines dans la discussion du xviie siècle (p. 235, voir p. 239 pour l’inter­
prétation de Descartes, et p. 244), la douleur d’Adam liée au péché et à la subsistance 
humaine (p. 259), ou encore l’absence de la douleur chez les êtres extraterrestres (le 
Dyrcona de Cyrano, par exemple) ou chez l’homme endormi. Dans cette ligne, à partir 
de l’idéal stoïcien d’une vertu indépendante des conditions extérieures ou liée à un 
code arbitraire, l’étude interroge la possibilité d’une séparation de l’homme d’avec 
la nature, c’est­à­dire de l’utilité ou inutilité de la douleur et des réponses humaines. 
Mais dès lors, quelle est l’expérience de la douleur ?

Ce livre est une totale réussite. Il reconstitue un chapitre essentiel et complexe 
de la philosophie du xviie siècle en faisant de la douleur un véritable prisme de 
connaissance, et s’impose donc comme une lecture utile pour tout historien désireux 
de saisir, de manière cohérente et ordonnée, la culture moderne.

Fabrizio Baldassarri (University of Milan)

 Buchs, Arnaud, Trois Pensées sur le langage. Montaigne, Descartes et Rimbaud dans l’altérité 
de l’écriture, Paris, Hermann, 2024, 96 p.

Il s’agit de savoir ce qu’on pense du langage et ce que le langage engage à penser 
(p. 9), et on appréciera – ou pas – le cliquetis des mots dans la rédaction du texte. 
Dans ce petit ouvrage, Montaigne et Descartes servent de faire valoir à Rimbaud, 
dont la position inaugurale serait à la fois novatrice et inspirée par les penseurs qui 
l’ont précédée. Le projet mérite qu’on s’y arrête, en effet. La construction du propos, 
en soi, est d’ailleurs intelligible et sera sans doute suggestive aux amateurs de littéra­
ture comparée, genre parfois sous­estimé. On part de l’idée suspecte qu’un « sujet » 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



218

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

est une entité fixe préalable à tout discours, et on va interroger ce fait, à partir de ces 
gens qui se construisent à partir de leur discours, c’est­à­dire ceux qui ne sont pas 
autoritaires par principe ou par fait « ontologique » (p. 30 sqq.). L’ouvrage se compose 
de ce fait en trois chapitres, chacun ciblé sur l’un des écrivains susnommés.

À partir de Montaigne, donc, le rapport au texte est principalement d’interpréta­
tion. Mais si, « lire Montaigne, c’est non seulement se confronter à une écriture 
qui est déjà interprétation de soi », le lire « c’est encore gloser une interprétation 
qui stigmatise les interprétations » (p. 13). Mais alors, qui interprète : Montaigne 
qui anticipe sa lecture et se relit, ou le lecteur non­scripteur ? Le livre maintient la 
question en suspens – nous verrons bientôt pourquoi.

Quant à Descartes, ce qu’il « refuse de subir lui­même, il l’exige toutefois de ses 
propres lecteurs [car] un nouvel horizon se dessine [chez lui], où le lecteur ne peut 
accéder à la vérité, à sa propre vérité, issue de sa propre réflexion sur soi, qu’à travers 
l’écriture de soi de Descartes ». Voici donc notre champion chantre de l’autorité 
individuelle exemplaire, car « ce “sujet de la méthode” de la Quatrième partie [du 
Discours], ce “Je pense donc je suis” (AT, VI, 32) au fondement de la connaissance 
cartésienne, se pose comme transparent à lui­même et donc étranger à toute inter­
prétation » (p. 44). Passons sur le poncif interprétatif de la transparence à soi­même 
(qui, paradoxalement, implique une visibilité pour un auteur indéterminé).

Rimbaud, lui, nous apprend que l’écriture condamne l’auteur à son démon, c’est­
à­dire à ce lecteur interprète qui le fera être ce qu’il – le démon – en lit et interprète. Et 
c’est ainsi que « je est un autre », « car le lecteur explicite ne se contente pas d’être le 
spectateur de l’assujettissement du sujet à l’écriture : il joue également un rôle actif 
dans cette mise en scène, le “démon” reproduisant cet effacement du sujet dans son 
propre discours, où le “je” devient “tu” » (p. 85).

On le voit, l’interprétation se veut audacieuse ; et en jugera qui veut.
En revanche, on s’amusera à bon compte de voir que Descartes est l’auteur de 

« Principae » (sic, p. 40), ou que la dernière note érudite lui étant consacrée fait référence 
à un mystérieux « Jean­Claude Marion », auteur de Questions cartésiennes II, cité p. 65, 
pourtant normalement connu sous un autre prénom, même des non­spécialistes se 
piquant de littérature. Le point, ici, consiste moins à charger l’auteur qu’à s’interroger 
sur le rôle de l’éditeur. Chacun produit ses coquilles, et chacun subit ses contraintes. 
Mais n’y a­t­il pas moyen d’offrir au public un livre fini ? Quel est, en 2025, le rôle 
de l’éditeur ? D’achever ou de parachever un travail qu’on juge mériter d’être diffusé 
sous la forme qu’il mérite, ou seulement de multiplier les publications sans s’assurer 
de leur qualité ?

Xavier Kieft (Sorbonne Université)

 Carraud, Vincent & Marrone, Francesco éd., dossier « Clauberg. L’ambiguïté de l’onto­
logie », Les Études philosophiques, 2024­3.

À partir de la publication de L’Être et l’Essence d’Étienne Gilson (1948), 
l’ontologie et son histoire ont acquis une place centrale dans la recherche histori­
co­philosophique sur la pensée moderne. Loin d’être comprises comme une simple 
évolution ou une simplification de l’histoire de la métaphysique scolastique, elles 
se sont progressivement imposées comme le cœur même de la philosophie prékan­
tienne – ce champ particulier de réflexion où s’est peu à peu dessinée la tournure 
transcendantale qui, entre le xviie et le xviiie siècles, a profondément transformé 
l’essence même de l’investigation philosophique. Dans cette histoire complexe, la 
contribution de Johannes Clauberg apparaît décisive : c’est à lui qu’a longtemps 
– comme en témoignent Gilson et ses continuateurs – été attribuée la paternité du 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



219

Bulletin cartésien LV

terme ontologia. Et bien que l’historiographie ait par la suite corrigé ces premières 
conclusions, en identifiant l’origine du mot ontologia dans d’autres contextes, la 
contribution de Clauberg à la stabilisation et à la consolidation de la nouvelle science 
a conservé toute la centralité qui lui avait été reconnue dès l’origine. Clauberg est, 
par exemple, le premier – ou du moins l’un des premiers – à avoir utilisé le terme 
ontosophia (de fait synonyme d’ontologia) dans le titre d’un traité de métaphysique. 
Ce mot figure, en effet, dans toutes les éditions de ce texte fondamental que – par 
antonomase, et pour confirmer ce que nous avançons – la littérature critique désigne 
sous le nom d’Ontosophia (Elementa Philosophiae sive Ontosophia, Scientia prima, de iis 
quae Deo Creaturisque suo modo communiter attribuuntur, 1647 ; Ontosophia nova, quae 
vulgo Metaphysica, 1660 ; Metaphysica de ente, quae rectius Ontosophia, 1664). Cette 
circonstance demeure d’ailleurs hautement significative, même face à l’antériorité 
désormais reconnue de la première occurrence absolue du terme ontologia (datée de 
1606) : l’introduction du mot ontosophia dans le titre d’un ouvrage de métaphysique 
équivalait en effet à placer le lexique ontologique sur un pied d’égalité avec celui de 
la métaphysique, consacrant ainsi le primat que le vocabulaire ontologique aurait 
progressivement acquis.

La position historique de Clauberg et la mise en valeur de sa contribution 
philo sophique singulière font l’objet de ce dossier dont le titre lui­même souligne clai­
rement la centralité toujours reconnue à la problématique ontologique chez Clauberg. 
Dans son ensemble, il s’inscrit ouvertement, comme l’affirment Vincent Carraud et 
Francesco Marrone dans leur « Présentation : voyage en onto logie », dans la conti­
nuité des travaux de Theo Verbeek, qui avait lui aussi édité, en 1999, un volume à 
la figure du philosophe de Duisburg [Johannes Clauberg (1622-1665) and Cartesian 
Philosophy in the Seventeenth Century, Dordrecht, Kluwer, 1999], ainsi que de ceux 
de Massimiliano Savini, auteur en 2011 de la première monographie d’ensemble 
consacrée à Clauberg (Johannes Clauberg. Methodus cartesiana et ontologie, Paris, Vrin, 
2011), à laquelle s’ajoute une série d’articles publiés dans d’importantes revues et 
régulièrement recensés par le Bulletin cartésien, maintenant rassemblés dans le volume 
Logica e ontologia cartesiane. Raisons et comparaisons, éd. par Raffaele Putignano, 
Lecce, Conteditore, 2025. Du point de vue de la reconstitution de l’histoire de l’onto­
logie moderne, l’ouvrage reprend également le fil des recherches amorcées dans 
deux numéros marquants de Quaestio. Annuario di storia della metafisica (9 [2009] ; 
22 [2022]), tous deux consacrés à l’exploration historique et théorique de l’ontologie, 
ainsi que dans un autre numéro monographique des Études philosophiques, dirigé 
en 2020 par Vincent Carraud et Alice Ragni, qui mettait en lumière la diffusion de 
l’ontologie dans des contextes et chez des auteurs moins connus.

(1) Dans son étude, « Causalité divine et causalité seconde selon Clauberg », 
Nabeel Hamid adopte une double démarche. D’une part, il cherche à mettre en 
lumière la contribution de Clauberg à la diffusion de la doctrine cartésienne de la 
causalité ; d’autre part, il s’efforce de vérifier une thèse classique, selon laquelle le 
philosophe de Duisburg aurait tenté de concilier l’enseignement de Descartes, qu’il 
découvre dans les années 1640, avec l’héritage philosophique de la Schulmetaphysik, 
issu de la tradition aristotélico­scolastique. Délaissant le problème traditionnel de 
l’interaction entre l’esprit et le corps, N. Hamid concentre son analyse sur la question 
de la causalité physique, et plus précisément sur le rapport entre les causes secondes 
et l’action causale de Dieu. À partir d’un examen attentif de plusieurs passages des 
Exercitationes centum de cognitione Dei et nostri (1656) ainsi que des Disputationes phy-
sicae (1664), il met en évidence l’adhésion de Clauberg à la thèse du concurrentisme 
– opposée aussi bien au conservationnisme qu’à toute forme d’occasionnalisme – 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



220

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

et montre en quel sens le projet de Clauberg visait à concilier la nouveauté de la 
pensée cartésienne avec les fondements de la physique et de la théologie scolastiques. 
(2) L’étude d’Andrea Strazzoni (« Clauberg en Thuringe ») s’inscrit, elle aussi, dans 
le cadre intellectuel allemand. Ce grand spécialiste du cartésianisme néerlandais 
y propose une lecture du rapport entre la philosophie cartésienne, l’héritage sco­
lastique de la pensée de Clauberg et, plus généralement, l’évolution historique et 
géographique du cartésianisme. Reprenant un champ de recherche désormais bien 
établi, il s’interroge sur les modalités de sa réception en Allemagne ainsi que sur la 
fonction que Clauberg exerça dans son processus de diffusion. Dans sa contribution, 
l’auteur focalise son attention sur l’Initiatio philosophi sive Dubitatio Cartesiana, ad 
indubiam philosophiam viam monstrans, iuxta mentem Renati des Cartes, un traité ano­
nyme publié en 1687. S’inspirant de plusieurs passages essentiels de la Paraphrasis in 
Renati Des Cartes Meditationes de Clauberg, cet écrit se présente comme une défense 
vigoureuse de la méthode cartésienne face aux critiques formulées à la suite de la 
publication des ouvrages de Spinoza. L’examen de ce texte anonyme – qu’A. Strazzoni 
identifie, avec prudence, comme une possible réplique à l’Anti-Cartesius d’Eckard 
Leichner (1612­1690) – constitue, à ses yeux, un nouvel indice de la position éminente 
occupée par Clauberg dans la propagation européenne de la « nouvelle philosophie ». 
(3) Dans son étude (« Le Claubergianisme au xviie siècle »), Alice Ragni s’attache à 
examiner la persistance historique et la diffusion doctrinale de la pensée clauber­
gienne. Son analyse se fonde sur l’hypothèse d’une véritable renaissance posthume 
de cette philo sophie, dont elle cherche à identifier les modalités et les vecteurs de 
transmission. À travers une enquête minutieuse sur le contexte intellectuel zurichois, 
elle parvient à confirmer cette hypothèse dans les domaines de la logique et de la 
physique : ce n’est qu’à partir de 1685, soit deux décennies après la mort de Clauberg, 
que ses écrits relatifs à ces disciplines commencent à susciter un ensemble de réé­
laborations, de paraphrases et de commentaires systématiques, témoignant d’une 
réactivation différée de son influence. Il en va autrement de la métaphysique. Du 
vivant même de Clauberg, et sans solution de continuité après sa mort, l’impact de 
son Ontosophia dans le milieu intellectuel suisse se présente comme un fait solide­
ment attesté. À cet égard, A. Ragni concentre son attention sur la figure de Johann 
Heinrich Schweizer (1646­1705), professeur de grec à Birmensdorf puis à Zurich, 
et met en évidence l’existence, dans le contexte helvétique, d’un claubergianisme 
d’orientation ontologique dont la continuité s’étend sur l’ensemble de la seconde 
moitié du xviie siècle. (4) L’étude de Francesco Marrone (« Le tournant transcendan­
tal. L’élaboration de la problématique ontologique dans l’Ontosophia de Johannes 
Clauberg ») s’attache à proposer, autant que possible, une interprétation d’ensemble 
du projet ontologique de Clauberg à travers l’analyse d’une série de passages célèbres 
de la Metaphysica de ente et des deux éditions de l’Ontosophia que celui­ci publie en 
1660 et en 1664. Par son enquête, il met en évidence la manière dont Clauberg confère 
à la métaphysique une orientation transcendantale visant à affranchir la scientia de 
ente de toute approche onto­théologique, au profit d’une ontologie unitaire centrée 
sur l’identité de l’ens et du cogitabile. Selon l’auteur, loin de se situer dans la continuité 
d’une protologie, même d’inspiration cartésienne, Clauberg propose une science 
de l’étant conçue comme étude de l’intelligible, où la transcendantalité de l’objet 
garantit la légitimité de l’ontologie elle­même. Cette relocalisation du champ de 
l’étant au sein d’une « ontologie du cogitabile » modifie profondément la signification 
de la scientia de ente : l’ens cogitabile y apparaît comme la condition de possibilité 
de toute intelligibilité et de toute apparition cognitive, incluant les réalités que la 
tradition attribuait à la philosophie première. Ainsi comprise, l’ontologie acquiert 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



221

Bulletin cartésien LV

une portée noétique : elle explore les modalités selon lesquelles la mens accède à la 
totalité de ses objets et ordonne le savoir. La « noétisation » de l’étant n’apparaît 
donc pas, chez Clauberg, comme un simple déplacement épistémologique, mais 
comme l’expression même de la nature essentielle de l’ontologie, désormais conçue 
comme science transcendantale de la pensée et de ses objets. (5) Une interprétation 
d’ensemble du projet ontologique de Clauberg est également proposée par Francesco 
Fronterotta (« Platonisme et ontologie moderne : le cas Clauberg »). Prenant pour 
point de départ certains aspects des interprétations de Jean­François Courtine et de 
Vincent Carraud, l’auteur entreprend de redéfinir la filiation historique et doctrinale 
de l’ontologie moderne. Contre la thèse dominante qui en faisait le prolongement 
ou la transformation interne de la métaphysique aristotélicienne, il avance l’idée 
que l’ontologie s’est constituée à partir d’un véritable déplacement conceptuel des 
principes fondamentaux élaborés par Aristote et par l’aristotélisme médiéval. Alors 
que, dans le cadre aristotélicien, le degré de connaissance d’un étant est proportionné 
à sa réalité ontologique, c’est­à­dire à sa vérité, la pensée issue de Suárez – et prolongée 
par Clauberg ainsi que par d’autres ontologues modernes – conçoit l’étant comme un 
quelque chose existant dans et par l’acte de la pensée. Ce changement de paradigme 
inaugure ce que J.­F. Courtine a nommé la « subjectivisation de l’ontologie » : les 
étants deviennent des objets essentiellement noétiques, transformant la science 
de l’étant en une réflexion sur les conditions intellectuelles de son appréhension. 
F. Fronterotta, cependant, refuse de réduire cette mutation à une simple inversion de 
l’aristotélisme. Il propose plutôt d’y reconnaître l’influence décisive du platonisme, 
dont la métaphysique de l’intelligible offrirait un modèle alternatif pour comprendre 
l’universalité et l’univocité de l’étant.

Non incluse dans le même numéro de la revue (et reportée au numéro de 2024, 
4, p. 163­191) pour des raisons d’espace, le dossier comprend également la réimpres­
sion d’une étude importante de V. Carraud, initialement publiée dans le volume 
dirigé par T. Verbeek que nous avons mentionné au début de cette recension. Dans 
son étude (« L’ontologie peut­elle être cartésienne ? L’exemple de l’Ontosophia de 
Clauberg de 1647 à 1664 : de l’ens à la mens »), V. Carraud interroge le rôle de la pensée 
cartésienne dans la formation du projet ontologique de Clauberg. Conçue entre 1646 
et 1647, avant toute lecture directe de Descartes, l’Ontosophia a progressivement 
intégré des éléments cartésiens dans ses éditions successives, jusqu’à la Metaphysica 
de ente, quae recte Ontosophia de 1664. Loin d’opposer deux traditions, Clauberg n’a 
pas, comme Rudolf Goclenius ou Clemens Timpler, composé des systèmes antino­
miques ; il a plutôt utilisé les thèses cartésiennes comme instruments pour renforcer 
la cohérence interne de son projet. L’édition de 1664, enrichie d’annotations et de 
variantes, vise ainsi à « cartésianiser » la doctrine claubergienne en conférant à l’ens, 
compris comme intelligibile ou cogitabile, une valeur et une fonction métaphysiques 
nouvelles. L’auteur montre que la substitution, dans cette édition, de l’ens au cogitabile 
seu intelligibile de 1647 marque un tournant essentiel. Ce changement, cependant, ne 
traduit pas un retour à l’aristotélisme, mais signale la pénétration du cogito cartésien 
au cœur de l’ontologie. L’invention cartésienne de la mens, ainsi que sa réception 
chez Clauberg, rendent secondaire, si l’on veut, l’usage du vocabulaire du cogitabile ou 
de l’intelligibile : si la primauté revient désormais à la mens, il n’est plus guère néces­
saire de préciser que l’ens, dans cette configuration, est conçu comme un intelligibile 
ou un cogitabile. La mens cogitans devient ainsi le principe de toute objectivation : 
Clauberg fait du cogito un instrument au service de l’ontologie. Cette tentative revêt 
un double intérêt : d’une part, elle illustre l’effort de concilier la Schulmetaphysik et 
la métaphysique moderne, en redéfinissant l’ens à travers son intelligibilité ; d’autre 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



222

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

part, elle manifeste un cartésianisme original, qui confère au cogitabile ontologique 
une signification conceptuelle inédite.

Il n’a été possible ici que d’effleurer quelques­uns des thèmes de ce numéro spé­
cial, avec l’espoir néanmoins d’avoir donné une idée de la richesse d’un dossier dont 
le mérite est au moins double : premièrement, celui d’avoir dressé un état des lieux 
et, deuxièmement, celui d’ajouter à la littérature critique existante une pièce essen­
tielle pour comprendre la pensée et la réception de Johannes Clauberg et l’histoire 
de l’ontologie. La grande contribution aux études sur Clauberg par Massimiliano 
Savini, à qui – ainsi qu’à son épouse Antonella – le travail de V. Carraud et F. Marrone 
est dédié, et auquel il se dit ouvertement redevable, a permis d’arriver là où, grâce à 
ce numéro monographique, nous en sommes aujourd’hui.

Igor Agostini (Université du Salento – Sorbonne Université)

 *Cellamare, Davide, & Mantovani, Mattia, éd., Descartes in the Classroom. Teaching 
Cartesian Philosophy in the Early Modern Age, Leyde & Boston, Brill, 2023, 500 p.

Cet imposant volume (20 contributions, 500 p., une trentaine de figures et 
graphiques, une bibliographie de 57 p., un index nominum de 15 p.) illustre admi­
rablement une des tendances marquantes des recherches cartésiennes ces trente 
dernières années. La doctrine de Descartes n’est plus étudiée comme si, produite 
par un héros solitaire, elle s’était imposée au monde par sa seule force intellectuelle : 
bien plutôt, ses réceptions dans différents espaces sociaux, nationaux ou confes­
sionnels sont considérées comme autant de prismes qu’on analyse parce qu’elles 
sont parfois susceptibles de nous éclairer en retour sur les thèses centrales de cette 
doctrine et, en tout état de cause, parce qu’elles contribuent à replacer cette dernière 
dans son contexte historique. Ainsi, cet ouvrage étudie la réception de la doctrine de 
Descartes au xviie siècle en se centrant sur son enseignement. Bien sûr, une lectrice 
attentive pourra toujours trouver à redire. Elle pourra par exemple remarquer que 
certaines contributions reprennent, en partie ou totalement, des choses déjà publiées 
par ailleurs : ainsi en est­il des contributions de Roger Ariew, Pietro D. Omodeo, 
Howard Hotson, Marie­Frédérique Pellegrin ou Andrea Strazzoni. Elle pourra aussi 
relever des fautes de frappe. Toutefois, il convient de ne pas se faire inutilement tatil­
lonne mais plutôt de souligner que ce volume nous offre un matériau d’une grande 
diversité et d’une richesse.

D’entrée de jeu, cette richesse se donne à voir en extension : si le cœur du livre est 
la réception de la physique cartésienne dans les universités néerlandaises, il couvre 
aussi une grande diversité de lieux, de documents ou de disciplines. Sans surprise 
étant donné son caractère décisif pour Descartes lui­même comme pour la première 
réception de son œuvre, la physique est la discipline la plus représentée, avec en 
particulier les contributions de P. D. Omodeo, d’A. Strazzoni, de Mattia Mantovani, 
de Mihnea Dobre, de Christoph Sander et de Carla R. Palmerino, les deux derniers se 
focalisant sur le traitement de phénomènes physiques particuliers – dans le premier 
cas, le magnétisme pendant un demi­siècle, dans le second, les marées pendant un 
siècle entier. Mais la lectrice ne trouvera pas l’ennui par manque de variété discipli­
naire, puisqu’on trouve également des contributions portant sur la logique (Steven 
Coesemans), l’éthique (R. Ariew), la médecine (Davide Cellamare) et, au moins en 
partie, la métaphysique (Antonella Del Prete, I. Agostini, Tad M. Schmaltz).

Descartes in the Classroom étant focalisé sur l’enseignement, il était inévitable que 
les universités néerlandaises y occupent une place de choix, et cela d’autant que ce 
volume a pour origine un colloque organisé dans le cadre d’un projet dirigé par Jan 
Papy (KU Leuven) et Christoph Lüthy (Radboud University, Nijmegen), The Secretive 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



223

Bulletin cartésien LV

Diffusion of the New Philosophy in the Low Countries. Evidence on the Teaching of Cartesian 
Philosophy from Students Notebooks, 1650-1750, qui se proposait d’analyser les notes 
manuscrites de cours d’étudiants (dictata) pour mieux cerner la réception de la 
philosophie de Descartes aux Pays­Bas, qu’il s’agisse du Sud catholique, avec en 
particulier l’université de Louvain, ou du Nord protestant, avec les universités de 
Leyde et d’Utrecht. Même si les perigrinationes en tous sens des professeurs néerlandais 
interdisent souvent d’associer chacun d’entre eux à une seule université, on peut 
dire en première approximation qu’on rencontre des professeurs de Louvain (Libert 
Froidmont, Vopiscus Fortunatus Plemp, les frères Gerard et Willem Van Gutschoven, 
Arnold Geulincx, Johannes Stevenot, et quelques autres étudiés par M. Mantovani 
et par C. R. Palmerino), de Breda (avec le bref Collegium auriacum (1646­1660) où 
enseigna Johannes Schuler, étudié par I. Agostini), de Leyde (Adriaan Heereboord, 
Johannes De Raey, Theodoor Craanen et Burchard de Volder étudiés par H. Hotson, 
A. Del Prete, Domenico Collacciani, D. Cellamare et A. Strazzoni), d’Utrecht (Arnold 
Senguerd, Daniel Voet, Johannes De Bruyn et Gerard De Vries étudiés par Erik­Jan Bos 
et Daniel Garber), d’Amsterdam (Arnoldus Senguerd et Johannes De Raey finirent leur 
carrière dans son Athenaeum illustre, après avoir enseigné pour le premier à Utrecht, 
et pour le second à Leyde) ou de Nimègue (avec un bref Athenaeum (1655­1679), où 
Theodoor Craanen, étudié par D. Cellamare, enseigna avant d’être recruté à Leyde). 
Les Pays­Bas ne sont toutefois pas le seul terrain d’enquête : certaines contributions 
portent sur la réception de Descartes en Angleterre (Henry More et Antoine Le Grand 
étudié par S. Hutton et R. Ariew), en France (François Poullain de la Barre, Jacques 
Rohault, Pierre­Sylvain Régis et Edme Pourchot étudiés par M.­F. Pellegrin, M. Dobre 
et T. Schmaltz) ou en Allemagne (Johannes Placentinus, étudié par P. D. Omodeo, 
enseigna à Francfort­sur­Oder après des études à Groningue et à Leyde au tout début 
des années 1650).

Une autre forme de diversité consiste en ce que le corpus inclut des documents 
historiques mineurs et parfois manuscrits donnant des indications sur ce qui se 
tramait dans les salles de classe et qui sont le seul moyen de connaître les contenus 
des enseignements des professeurs n’ayant pas publié. Sont par exemple analysés des 
cours privés (A. Del Prete, D. Collacciani), des dictata (D. Cellamare, S. Coesemans, 
A. Del Prete, A. Strazzoni, M. Mantovani, C. R. Palmerino et C. Sander), des disputa-
tiones (A. Strazzoni, D. Cellamare, D. Garber, P. D. Omodeo), leurs corollaires connus 
sous le nom d’impertinentia (E.­J. Bos) ou encore des curricula (S. Coesemans). D’un 
point de vue méthodologique enfin, toute histoire du cartésianisme étant aussi une 
histoire de l’anticartésianisme, un dernier ordre de diversité vient de ce que sont aussi 
pris en considération des écrits anticartésiens. Ainsi, des controverses sont analysées, 
souvent par disputationes interposées : en Allemagne celles du cartésien Placentinus 
avec ses collègues de l’université de Francfort­sur­Oder et avec des professeurs de 
l’université de Wittemberg (P. D. Omodeo) ; à Utrecht, celles du cartésien Johannes 
de Bruyn avec Daniel Voet, le fils cadet de l’adversaire de Descartes que fut Gisbert 
Voet (E.­J. Bos) ; à Louvain, celles de Libert Froidmont et surtout Vopiscus Fortunatus 
Plemp contre Descartes lui­même, puis contre Gerard et Willem Van Gutschoven ou 
Arnold Geulincx (M. Mantovani)

Un certain nombre de ces matériaux donnent lieu à des reconstructions érudites 
concernant la circulation matérielle des textes et des images : ainsi, on cherche à 
établir le moment où Adriaan Heereboord a lu Descartes (p. 63­64) et la date d’un 
manuscrit de Johannes De Raey (p. 69­70), on se demande si ce dernier a pu connaître 
l’Entretien avec Burman (p. 81­84), on découvre les liens qui unissaient les amis de 
Spinoza avec Jan Hendrik Glazemaker et Jan Rieuwertsz, respectivement traducteur 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



224

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

et éditeur de Descartes en néerlandais (p. 99­123). Mais on apprend aussi la manière 
dont Gerard De Vries entendait dissocier Descartes de Spinoza (p. 248­250), on pro­
pose d’expliquer l’évolution de Johannes Schuler ainsi que la réédition à Cambridge 
de ses deux ouvrages – l’Examinis philosophiae Renati Des-cartes specimen (Amsterdam, 
1666 et Cambridge, 1682) et les Exercitationes ad Principiorum Renati Des-cartes primam 
partem (Amsterdam, 1667 et Cambridge, 1685) – par la lecture qu’il aurait faite des 
lettres de More à Descartes (p. 276­278), on s’interroge sur la manière dont un étudiant 
de Cambridge a pu avoir accès en 1654 à la correspondance de More et de Descartes 
(p. 287­288), on analyse la composition d’un manuel d’éthique cartésienne publié 
à Londres en 1685 (p. 307­308), on examine l’usage des gravures de Michael Hayé et 
de Lambert Blendeff dans les salles de classe (p. 384 sqq.).

La diversité et la richesse de cet ensemble inspirent inévitablement quelques 
réflexions.

(1) Enseigner la philosophie
D’entrée de jeu, on se demande ce qu’il convient d’entendre par « enseigner la 

philosophie ». Prise strictement, cette expression se réfère à une situation sociale 
spécifique, celle de maîtres et d’enseignants de profession qui tentent de transmettre 
ce qu’ils savent à leurs élèves dans des institutions dédiées. Mais « enseigner la philo­
sophie » s’entend aussi plus généralement, quand une personne expose une doctrine 
à quelqu’un qui ne la connaît pas : en ce sens, Descartes a enseigné la philosophie, 
alors même qu’il avait une attitude ambivalente par rapport à la philosophie profes­
sionnelle des professeurs (p. 24­25). Descartes in the Classroom semble avoir visé une 
étude focalisée sur l’enseignement au sens strict pour s’orienter ensuite vers une étude 
plus large de la réception d’une philosophie. À plusieurs reprises, une continuité 
entre ces deux manières d’entendre l’enseignement de la philosophie est instituée, 
comme si elles se référaient fondamentalement aux mêmes activités. Ainsi, il est noté 
que « the “classroom” that one must consider in order to understand the teaching of 
Cartesian philosophy is much bigger than the confines of the university classroom 
[…]. The “classroom” in which Descartes’ philosophy was taught is more than just 
a classroom ; the sites for the diffusion of his philosophy included “home” and 
“distance learning” ante litteram, weekly conferences, learned discussions, and a 
much larger audience than the academic audience alone » (p. 6­7) et que « Descartes 
himself was the first teacher of Cartesian philosophy » (p. 82), on parle d’« epistolary 
/ written / extramural tutorials » et d’« epistolary / virtual classroom » à propos de 
la correspondance entre More et Anne Conway (p. 7, 280, 289, 291, 295 et 344), on 
présente comme des textbooks des ouvrages qui, du moins en France, ne furent pas 
employés en classe, comme le Traité de physique de Jacques Rohault (p. 332) ou le 
Système de philosophie de Pierre­Sylvain Régis (p. 480­490).

Pourtant, une salle de classe et une correspondance ne sont pas des phénomènes 
sociaux du même ordre ; une thèse universitaire et un ouvrage destiné au grand 
public n’obéissent pas aux mêmes règles. En ce sens, Descartes in the Classroom invite 
à distinguer trois contextes de réception de la philosophie cartésienne. Le premier 
est constitué par les institutions du savoir qu’étaient les collèges et les universités ; 
le deuxième, par des publications visant un public indépendant de ces institutions ; 
le troisième et dernier, par des échanges qu’on peut dire « privés » par opposition aux 
deux précédents puisqu’ils n’avaient pas pour cadre une institution publique et qu’ils 
n’ont donné lieu à aucune publication. Ce dernier contexte n’est d’ailleurs pas homo­
gène : il a varié selon que les échanges étaient écrits ou oraux, qu’ils étaient payants 
ou qu’ils relevaient du patronage, qu’ils visaient un enseignement systématique ou 
qu’ils avaient pour objet le divertissement des gens du beau monde, etc.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



225

Bulletin cartésien LV

Il peut bien sûr y avoir certaines formes de continuité d’un de ces contextes à 
l’autre. Frans Burman, dans son entretien avec Descartes, Johannes De Raey, dans un 
cours privé sur les Principia philosophiae, et Henry More, dans sa correspondance avec 
Anne Conway, adoptent la même pratique pédagogique consistant à sélectionner 
des passages précis pour les commenter et les discuter – une pratique pédagogique 
que, à mon sens, ils reprennent à l’enseignement scolastique (pace S. Hutton p. 291). 
L’exceptionnel travail de traduction de Descartes en néerlandais montre que, si la 
réception de ce dernier aux Pays­Bas fut universitaire, elle ne le fut pas exclusivement, 
ce qui pose la question des interactions éventuelles entre ces deux contextes de récep­
tion. Il arrive aussi qu’un auteur de l’époque suggère une continuité formelle entre 
contextes : Pierre­Sylvain Régis, qui insistait dans la première édition de son Système 
de Philosophie sur le fait qu’il proposait, précisément, un « système » de propositions 
cohérentes les unes avec les autres, « tellement liées avec les premières vérités qu’elles 
en soient comme des suites et des dépendances nécessaires » (Système de Philosophie, 
La Physique, Avertissement, Paris, 1690, volume I, p. 275­276), lui donna pour sa 
deuxième édition (1691) le sous­titre de « cours général », ce qui revenait à l’assimiler 
à un manuel, alors même qu’il ne servait pas dans les classes.

Ces nuances introduites, il n’en reste pas moins que les contraintes qui pèsent 
sur ces trois contextes de réception sont différentes. Dans le premier, elles procèdent 
de formes institutionnelles relativement rigides (le curriculum, le cours, la thèse, la 
cérémonie qui accompagne la soutenance, la remise des diplômes, etc.), mais aussi 
des règles formelles déterminant les relations de professeurs entre eux et leurs inte­
ractions avec les pouvoirs religieux et politique. Les contraintes peuvent paraître 
moins fortes dans le deuxième contexte, mais, outre que les pouvoirs religieux et 
politique y interviennent également, en particulier via le système de censures et de 
privilèges, il faut tenir compte du marché du livre, du fonctionnement des corpora­
tions de libraires, et, finalement des attentes d’un public qui se constituait alors en 
instance de jugement. Dans le troisième et dernier contexte enfin, les contraintes ne 
disparaissent pas, mais elles varient selon les situations concrètes.

(2) Enseignement privé et enseignement public
Spontanément, nous distinguerions enseignement privé et enseignement public 

par la plus grande latitude d’innovation du premier. C’est, avec quelques nuances, 
vrai en contexte universitaire. Ainsi, Johannes Placentinus souligne qu’il a enseigné 
la philosophie cartésienne seulement privatim, c’est­à­dire dans sa maison (p. 130). 
Ou encore, les Curateurs de Leyde ayant posé en 1647 que Descartes ne devait pas 
être enseigné nec pro nec contra, De Raey est plus cartésien dans ses leçons privées qu’il 
ne l’est dans ses cours et ses exercices publics, comme le montrent A. Del Prete et D. 
Collacciani (p. 69, 71­75, 81, 91 et 98, passim). Encore faut­il introduire des nuances. 
D’après la deuxième édition (1677) de sa Clavis philosophiae naturalis, De Raey finit 
par enseigner publiquement le cartésianisme (p. 69­71). Plus généralement, les exer­
cices publics qu’étaient les thèses admettaient une part d’expression libre avec les 
impertinentia qu’ajoutaient les étudiants au texte écrit par le maître (p. 44­45, 61­65, 
146­174, 209­213 et 359).

Mais la situation peut être à front renversé pour ceux qui n’étaient pas pro­
fesseurs dans un collège ou une université. M. Dobre, tout en reconnaissant que 
les traités de mathématique de Rohault publiés à titre posthume correspondent à 
ses leçons privées (p. 461), s’interroge sur leur contenu en matière de cosmologie 
(p. 456, 462). Les documents dont nous disposons – à commencer par la Préface de 
Claude Clerselier aux Œuvres posthumes (Paris, 1682) – présentent une démarcation 
nette entre les leçons privées de mathématiques de Rohault et ses « conférences 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



226

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

publiques » de physique cartésienne. Les premières, rétribuées en espèces sonnantes 
et trébuchantes, portaient sur les questions de mathématiques pures et mixtes aussi 
élémentaires que traditionnelles qui sont abordées dans les huit traités des Œuvres 
posthumes : dans un tel contexte, il n’y avait aucune latitude et, d’ailleurs, aucune 
raison d’être cartésien. Les secondes, gratuites (pace M. Dobre, p. 459), défendaient 
et illustraient publiquement la physique de Descartes, y compris sa cosmologie. La 
liberté fut donc plus grande dans ses conférences publiques que dans ses cours privés. 
Mais c’est aussi que la distinction du privé et du public n’a pas la même signification 
ici et là : dans le cas des professeurs qu’étaient De Raey et de Placentinus, elle concerne 
ce qui est hors institution versus ce qui est dedans ; dans le cas de Rohault, qui n’était 
attaché à aucune institution, elle concerne ce qui est réservé à un particulier versus 
ce qui est ouvert à tous.

(3) Manières d’enseigner la philosophie
Commentant les rapports entre Henricus Regius et Descartes, T. Verbeek en vient 

à se demander s’il était légitime, comme Regius le fit, de séparer les contenus de la 
philosophie cartésienne, qu’il s’agisse de concepts, de théories ou d’explications, et 
sa forme, sa présentation ou sa méthode (p. 27­28). M. Mantovani, reprenant cette 
interrogation, remarque que le genre de la disputatio conduit Willem Van Gutschoven 
à radicaliser les thèses de Descartes, ou, en tout cas, à en rendre la radicalité plus 
manifeste (p. 362­363). L’imposition de formes institutionnelles prédéterminées sur 
des contenus cartésiens explique l’impression curieuse que les écrits de professeurs 
cartésiens laissent souvent à la lectrice. Elle reconnaît assurément des thèses qu’elle 
veut bien déclarer cartésiennes : il faut se débarrasser de ses préjugés, une perception 
claire et distincte est vraie, l’essence de la matière est l’étendue, le vide est impossible, 
on peut expliquer les phénomènes sans recourir aux qualités réelles, le monde que 
nous voyons est composé de trois espèces d’éléments, la glande pinéale est le siège de 
l’âme, etc. Mais ces thèses apparaissent comme des contenus doctrinaux séparés de la 
processualité qui caractérise le style cartésien considéré dans sa forme. Une première 
distinction s’impose donc entre la manière dont Descartes lui­même a exposé sa 
philosophie et son enseignement par des professeurs. Une telle distinction n’épuise 
pas la question, car deux manières d’enseigner de la philosophie furent pratiquées 
dans les institutions de savoir de l’époque moderne.

Reprenant des ouvrages antérieurs (Commonplace Learning: Ramism and its 
German Ramifications, 1543-1630, Oxford, 2007, et The Reformation of Common 
Learning: Post-Ramist Method and the Reception of the New Philosophy, 1618-c.1670, 
Oxford, 2020), H. Hotson soutient que les innovations pédagogiques des ramistes 
pour transmettre efficacement un savoir utile préparèrent le terrain aux nouvelles 
philo sophies. Alors que l’enseignement d’humanistes comme Juste Lipse, Joseph 
Juste Scaliger ou Daniel Heinsius était basé sur une confrontation aux textes d’Aris­
tote, des ramistes héritiers de Bartholomeus Keckermann tels que Franco Burgersdijk 
et surtout Adriaan Heereboord innovèrent pédagogiquement en proposant un 
enseignement qui, parce qu’il était méthodique et systématique, se libérait du com­
mentaire verbatim des textes aristotéliciens, ce qui permit d’intégrer progressivement 
des doctrines philosophiques nouvelles, par exemple celle de Descartes. Le genre 
même du manuel, entendu comme exposé systématique d’une discipline en vue 
d’un usage universitaire, étant par ailleurs une innovation pédagogique du xvie 
siècle (Charles Schmitt, « The Rise of the Philosophical Textbook », in The Cambridge 
History of Renaissance Philosophy, C. B. Schmitt et Q. Skinner dir., Cambridge, 1988, 
p. 792­804 ; Emidio Campi, Simone De Angelis, Anja­Silvia Goeing et Anthony 
Grafton, dir., Scholarly Knowledge: Textbooks in Early Modern Europe, Genève, Droz, 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



227

Bulletin cartésien LV

2008), on est amené à distinguer deux manières d’enseigner la philosophie, qui ont 
été pratiquées aussi bien par les cartésiens que par des aristotéliciens.

La première en passe par la confrontation avec les textes d’un philosophe et elle 
conduit naturellement à faire du philosophe en question une autorité. Comme on 
l’a signalé à l’instant, c’est ainsi que les humanistes de Leyde procédaient par rapport 
aux textes aristotéliciens. C’est aussi ce que font Frans Burman, Johannes De Raey 
et Henry More lorsqu’ils lisent Descartes – la lecture ligne à ligne de More virant 
d’ailleurs à la critique. Si les cartésiens lisent Descartes comme les aristotéliciens 
lisaient Aristote, on peut leur reprocher d’en venir volentes nolentes à traiter Descartes 
comme un maître et à en faire une autorité semblable à ce qu’Aristote était pour les 
aristotéliciens, j’y reviendrai dans un instant.

La seconde manière d’enseigner la philosophie consiste à exposer systématique­
ment une doctrine de référence, aristotélicienne ou cartésienne, puis à la compléter 
ou la corriger grâce à des éléments venus d’autres doctrines. Il en résulte des formes 
d’éclectisme que, ces dernières années, les historiens de la philosophie moderne ont 
appréhendé en multipliant les catégories historiographiques : on aurait affaire à des 
auteurs « novantiques », « semi­cartésiens », « aristotélico­cartésiens », à des « car­
tésiens éclectiques », à des « cartésiens empiriques » ou encore à des « cartoniens », 
selon le mot­valise inventé par E. McNiven Hine à partir de « cartésien » et « newto­
nien ». À vrai dire, le problème de ces catégories, qui sont jugées inadéquates par les 
contributeurs de Descartes in the Classroom (p. 57, 87, 145, 174­175 et 256­257), n’est 
pas seulement qu’elles sont vagues : leur défaut rédhibitoire est d’être descriptives, 
et de ne pas expliquer ce qui a motivé les formes d’éclectisme en question. Pour les 
comprendre, il faut prendre au sérieux les contraintes inhérentes à l’enseignement 
et prendre la mesure de la nouvelle manière d’enseigner la philosophie qui émergea 
à l’époque moderne.

(4) Figures de la libertas philosophandi
D. Garber commente un texte qui indique comment Gerard De Vries se représen­

tait le monde philosophique de son temps. Laissant de côté les novatores, ce dernier 
voyait trois sectes régner lorsque le cartésianisme émergea : les scolastiques, qui 
mélangeaient philosophie et théologie (il s’agit des universitaires catholiques), les 
péripatéticiens éclectiques, qui faisaient preuve de plus de liberté (on a ici affaire aux 
professeurs protestants), les ramistes finalement, qui avaient un tel succès dans les 
lycées qu’ils auraient pu en venir à dominer la vie intellectuelle si le cartésianisme 
n’était apparu (p. 237­239). Comme l’indique D. Garber, la liberté que revendiquent 
les péripatéticiens éclectiques renvoie à la libertas philosophandi que De Vries défend 
dans plusieurs de ses écrits. Cette liberté courant tout au long des contributions 
consacrées aux Pays­Bas, on en vient à distinguer plusieurs de ses différentes figures.

En un premier sens, la libertas philosophandi s’entend comme la liberté de juge­
ment d’un individu lorsqu’il exerce sa raison indépendamment de toute référence 
à une autorité. Ce n’est alors jamais que la systématisation du précepte d’origine 
aristotélicienne amicus Plato, sed magis amica veritas. I.  Agostini commentant 
Johannes Schuler le rappelle, c’est ce que prescrit l’éclectisme, qui n’est pas compris 
au xviie siècle de manière péjorative comme un syncrétisme rassemblant sans souci de 
cohérence des morceaux de doctrine, mais comme la position de celui qui choisit le 
meilleur de chaque doctrine. Sont éclectiques en ce sens les philosophes qui n’ont pas 
d’autres maîtres que la vérité et qui prennent en toutes circonstances la raison pour 
guide. C’est pourquoi les cartésiens disciplinés ne sont pas éclectiques : non parce 
qu’ils seraient plus cohérents que leurs adversaires, mais parce qu’ils se seraient faits 
esclaves en prenant Descartes pour maître. C’est ce que remarque Gerard De Vries : 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



228

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

alors que lui prend pour seul guide la vérité, les cartésiens n’admettent rien qui 
vienne des aristotéliciens et suivent aveuglément leur maître (p. 239­243). Cette 
première figure de la libertas philosophandi est la plus générale de toutes. Gassendi 
l’illustre à merveille lorsque, dès les Exercitationes paradoxicae adversus Aristoteleos, 
il s’oppose au dogmatisme des aristotéliciens en reprenant à Cicéron l’idée qu’il 
faut préserver sa liberté et vivre au jour le jour. Et, même si bien des philosophes 
mobilisent dans la seconde moitié du xviie siècle la liberté de philosopher contre les 
cartésiens, Descartes lui­même n’y était­il pas favorable ? Le bon sens ou la raison est 
puissance de bien juger et ce serait « commettre une grande faute contre le bon sens » 
que de s’engager à trouver toujours bon ce qu’on trouve tel aujourd’hui (Discours de 
la méthode, AT VI 2, 24).

Alors que la première figure de la libertas philosophandi peut être décrite comme la 
liberté de l’individu qu’est le philosophe, la deuxième figure est la liberté de la philo­
sophie comme discipline. Dans le passage dont je suis partie, Gerard De Vries critique 
les scolastiques pour avoir mélangé la philosophie à la théologie catholique (p. 237). 
C’est une critique banale en terre protestante : Johannes De Raey, qui fut le maître de 
De Vries, revendiquait déjà une forme d’autonomie de la philosophie par rapport à 
la théologie (p. 88­89). De Raey généralisait son propos en défendant l’auto nomie 
de la philosophie par rapport non seulement à la théologie, mais aussi à la médecine 
et au droit : le droit, la médecine et la théologie visant l’utile, la philo sophie serait 
la seule discipline à viser le vrai par l’exercice de la raison (p. 70). Cette figure de la 
libertas philosophandi est elle aussi passablement diffuse au xviie siècle, mais l’exemple 
paradigmatique en est le partage du travail entre théologiens et mathématiciens ou 
philosophes naturels que proposa Galilée dans ses grandes lettres coperniciennes, 
en particulier celle adressée à Christine de Lorraine (1615). Une fois encore, on peut 
s’amuser à invoquer Descartes lui­même, par exemple lorsqu’il distinguait les choses 
qu’on croit par la seule foi, celles qu’on examine par la seule raison humaine, et 
finalement celles qui, tout en touchant à la foi, peuvent être examinées par la raison 
humaine, dans la mesure où, écrivait­il, la lumière naturelle ne peut contredire l’en­
seignement des Écritures (Descartes, Notae in programma, AT VIII 353).

La troisième et dernière figure de la libertas philosophandi est celle que garan­
tissent les pouvoirs et les institutions. On se représente parfois « le pouvoir » comme 
étant inévitablement contraire à la liberté philosophique, mais il en a parfois été le 
garant, y compris au xviie siècle. Ainsi en a­t­il été dans le Brandebourg : si Placentinus 
l’emporta sur ses adversaires, c’est parce que la controverse fut close en sa faveur par 
le Prince Électeur Friedrich Wilhem de Brandebourg, peut­être pour contrebalancer 
le poids des dynasties universitaires (p. 144). À la suite des remous provoqués par 
l’introduction du cartésianisme, certaines institutions néerlandaises, se réclamant 
de la libertas philosophandi, posèrent explicitement que la philosophie cartésienne 
ne devait ni être interdite en raison de sa nouveauté ni être acceptée sans réflexion : 
ainsi en a­t­il été pour l’université de Nimègue et pour le Collegium auriacum de 
Breda (Paul Dibon, « Scepticisme et orthodoxie réformée dans la Hollande du Siècle 
d’Or », in Scepticism from the Renaissance to the Enlightenment, dir. R. H. Popkin et 
C. B. Schmitt (Wiesbaden, 1987), p. 55­81, ici p. 63­66).

Distinguer trois figures de la libertas philosophandi, ce n’est pas dire qu’elles n’ont 
rien en commun – au contraire, toutes prennent pour principe la raison en tant que 
cette dernière serait indépendante des autorités –, mais parce qu’elles s’exercent sur 
des plans différents. La première figure se fonde sur le jugement individuel, la deu­
xième a pour ressort l’autonomie des disciplines les unes par rapport aux autres, la 
troisième, par son aspect institutionnel, garantit un cadre qui permet aux individus 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



229

Bulletin cartésien LV

d’exercer librement leur raison et, aux disciplines, d’être pleinement autonomes. À 
ce point, la lectrice sagace l’aura compris. Ce volume ne se contente pas d’apporter 
du grain à moudre à la petite confrérie des cartésiens : parce qu’il articule les doc­
trines philosophiques et les contextes sociaux où ces dernières furent enseignées et 
diffusées, ils soulèvent des problèmes qui sont encore les nôtres.

Sophie Roux (ENS/PSL, « République des savoirs », UMR 8241)

 *Charles, David, éd., The History of Hylomorphism. From Aristotle to Descartes, Oxford, 
Oxford University Press, 2023, 432 p.

Pour tout lecteur de Descartes cherchant à comprendre les origines conceptuelles 
du problème du rapport entre le corps et l’esprit, cet ouvrage collectif constitue une 
contribution importante. Sous la forme d’une généalogie, il montre comment les 
tensions internes à l’hylémorphisme d’Aristote ont motivé des réinterprétations 
successives constituant le cadre dans lequel émergera cette aporie majeure de la 
philosophie cartésienne. Plus encore, son ambition centrale est de comprendre le 
dualisme cartésien non plus comme une rupture radicale avec la tradition aristoté­
licienne, mais comme l’aboutissement de ses modifications.

Ce projet prend son sens à partir de l’introduction substantielle de D. Charles. 
Prolongeant les analyses de son ouvrage précédent (The Undivided Self, 2021), il iden­
tifie deux défis qui ont transformé l’hylémorphisme. Le premier consiste à fonder 
l’explication sur les corps matériels à l’exclusion de toute forme. Le second insiste 
sur la définition de la forme sans référence à la matière afin de garantir sa priorité 
causale. En vue de préserver aussi bien l’unité du composé substantiel que la prio­
rité de la forme sur la matière, les commentateurs d’Aristote auraient « formulé une 
conception à deux composants des substances matérielles qui a ouvert la voie à la 
formulation du problème corps­esprit chez Descartes » (p. 38), en expliquant les pro­
priétés mentales et physiques indépendamment les unes des autres. Selon D. Charles, 
cette « conception à deux composants » s’oppose à la position d’Aristote qui aurait 
soutenu le caractère « inextricable » des phénomènes psychophysiques, de sorte que 
le problème corps­esprit était initialement impensable. L’ouvrage entend donc faire 
le récit des prises de distance des commentateurs à l’égard du Philosophe. Suivant un 
ordre chronologique, les contributions entretiennent une remarquable continuité 
narrative qui renforce la démonstration généalogique, tout en exprimant au fil de 
leur dialogue des nuances, voire des désaccords.

Les premiers chapitres explorent les réactions hellénistiques à l’hylémorphisme 
aristotélicien, et relèvent, ce faisant, des similarités théoriques entre ces écoles. Ainsi, 
Alexander Bown (chapitre 1) montre comment les épicuriens sont contraints de 
recourir à des explications quasi formelles malgré leur atomisme. Puis Brad Inwood 
(chapitre 2) et Christof Rapp (chapitre 3) analysent la théorie stoïcienne du mélange 
qui engage les aristotéliciens à clarifier le statut ontologique de la forme, amorçant 
le processus de dissociation entre forme et matière.

L’apport le plus important de l’ouvrage réside dans son traitement des réponses 
des aristotéliciens antiques. Ce constat s’impose particulièrement dans le cas 
d’Alexandre d’Aphrodise, qui s’oppose à la réduction de l’âme à un mélange corporel, 
position défendue par Galien, qui fait l’objet de la contribution de Patricia Marechal 
(chapitre 5). Les contributions de Reier Helle (chapitre 4), Victor Caston (chapitre 6) et 
Frans de Haas (chapitre 7) analysent la position émergentiste d’Alexandre d’Aphrodise 
selon laquelle les formes surviennent sur certains arrangements matériels tout en 
possédant des pouvoirs causaux irréductibles, créant les conditions d’une séparation 
conceptuelle entre le physique et le psychique.

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



230

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Le tournant néoplatonicien représente alors une rupture avec l’hylémorphisme. 
Riccardo Chiaradonna (chapitre 8) montre que Plotin transforme radicalement cette 
doctrine en séparant les formes incorporelles, si bien que les composés sensibles sont 
relégués au statut de simples images sans substance propre. Une telle séparation pro­
voque toutefois une difficulté concernant l’interaction vitale du corps et de l’âme, 
tension que Pauliina Remes (chapitre 9) entend résoudre en soutenant que Plotin 
attribue un rôle fonctionnel au corps dans l’actualisation des puissances psychiques.

La contribution de Richard Sorabji (chapitre 10) revient sur la relation de surve­
nance chez Alexandre d’Aphrodise, en la distinguant de la consécution. À la différence 
de cette dernière, la survenance est, selon lui, une relation causale sans nécessitation 
de l’effet. Cette interprétation est toutefois conjecturale, car elle repose sur la reprise 
explicite de cette distinction subtile chez Philopon. Mais sa mise au jour permet de 
préciser comment Alexandre d’Aphrodise entend maintenir l’irréductibilité de la 
forme, tout en reconnaissant sa dépendance vis­à­vis de la matière. Miira Tuominen 
(chapitre 11) prolonge l’étude de cette tension en relevant les hésitations de Philopon 
et du Pseudo­Simplicius dans leurs conceptions respectives de la perception comme 
activité qui n’est ni purement psychologique, ni nécessaire ment psychophysique. 
Aussi, ces hésitations témoigneraient­elles des difficultés croissantes à maintenir 
l’unité du composé hylémorphique.

La section médiévale de l’ouvrage accentue cette dissociation. En établissant une 
classification fonctionnelle des formes chez Avicenne, Peter Adamson (chapitre 12) 
souligne comment les formes sont diversement imposées par l’Intellect agent et se 
distinguent selon leurs effets, plutôt que selon leur nature abstraite. Avicenne intro­
duit ainsi une séparation métaphysique entre la source des formes et leur réceptacle 
matériel, rompant avec l’immanentisme aristotélicien. Cette externalisation de 
l’origine des formes se poursuit chez Averroès, bien que celui­ci développe un hylé­
morphisme « libéral » selon Stephen Ogden (chapitre 13). Présenté davantage comme 
un prolongement qu’une rupture avec l’aristotélisme, cet hylémorphisme suppose 
que l’union entre l’Intellect et les individus est non pas ontologique et permanente, 
mais fonctionnelle et temporaire. Christopher Shields (chapitre 14) s’attache, pour 
sa part, à montrer comment Thomas d’Aquin peut concevoir l’âme à la fois comme 
une forme universelle et un individu particulier. Face à cette difficulté fondamentale 
de l’hylémorphisme aristotélicien, accentuée par le dogme chrétien de l’identité 
person nelle post-mortem, Thomas définit l’âme comme une entité déterminée qui 
peut subsister, sans pour autant être substantielle. Cette solution tente ainsi de main­
tenir l’unité du vivant, tout en accordant une certaine indépendance à l’âme.

Ce compromis thomasien signale, pour le moins, une trajectoire conceptuelle 
menant à la décomposition du vivant en des substances séparées. Cette conséquence 
apparaît nettement dans l’hylémorphisme suarézien que Dominik Perler (chapitre 15) 
qualifie de « théorie compositionnelle ». La forme et la matière sont alors conçues 
comme deux choses partielles jointes par un mode d’union. D. Perler souligne avec 
justesse que l’hylémorphisme critiqué par Descartes est celui de Suárez, mais l’apport 
de sa contribution réside davantage dans sa caractérisation de l’innovation méta­
physique du scolastique jésuite. Suárez préfigurerait, selon lui, les théories mécanistes 
modernes en traçant une équivalence entre la compréhension métaphysique d’une 
entité et la capacité à la reconstruire au moyen des causes efficientes qui l’ont pro­
duite. Enfin, la contribution de Lilli Alanen (chapitre 16) s’interroge sur l’usage d’un 
vocabulaire hylémorphique chez Descartes en vue de décrire l’union de l’âme et du 
corps, alors que celui­ci défend une position dualiste. Selon L. Alanen, Descartes 
finirait par privilégier la primauté de l’expérience vécue de cette union sur la cohé­

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



231

Bulletin cartésien LV

rence métaphysique du dualisme. Cependant, un tel aveu ne témoignerait pas tant 
d’un échec du projet de fondation que de la reconnaissance lucide, par Descartes, des 
limites structurelles de son propre système. À partir de cette lecture, il faudrait donc 
conclure que le problème corps­esprit, non seulement s’impose à Descartes, mais reste 
irrésolu dans sa propre philosophie, léguant dès lors cette aporie à ses successeurs.

Alors que l’ouvrage entend proposer une histoire élargie de l’hylémorphisme 
depuis l’Antiquité jusqu’à la première modernité, on pourra toutefois regretter la 
place réduite qui est accordée aux scolastiques. L’absence de chapitres sur Duns 
Scot et Guillaume d’Ockham, pourtant cruciaux en vue de prendre la mesure des 
innovations de l’hylémorphisme suarézien, constitue une lacune notable, d’autant 
que l’espace éditorial accorde, en revanche, une place considérable aux adversaires 
de l’hylémorphisme. David Charles anticipait toutefois cette critique à la fin de sa 
préface en soulignant que l’ouvrage se présente davantage comme une ouverture 
programmatique qu’une synthèse définitive (p. viii). Aussi, malgré ces quelques 
déséquilibres, ce volume offre assurément aux études cartésiennes une riche pers­
pective historique qui permet d’apprécier les transformations de l’hylémorphisme, 
notamment lors de la période antique, qui ont posé les conditions de possibilité 
du problème corps­esprit chez Descartes.

Louis Pijaudier­Cabot (Université de Milan)

 Douzant, Iris, Rouquayrol, Louis, Zappulla, Mélanie, dir., Le Progrès des connaissances 
dans la conduite de la vie (XVIIe-XVIIIe siècles), Paris, Éditions de la Sorbonne, 2024.

Actes d’un colloque tenu à l’Université Paris 1 Panthéon­Sorbonne en juin 2021, 
ce recueil entend décrire la façon dont s’établit aux xviie et xviiie siècle le lien entre 
progrès des connaissances et progrès moral. Contentons­nous de signaler, au cœur 
d’un collectif riche mais qui ne manque pas d’une certaine disparate, voire d’une 
certaine indétermination dans ses objets, les communications de Paul Rateau (« De 
l’usage de la méditation : exercice spirituel et exercice philosophique à l’époque 
moderne », p. 15­52), Kyriakos Fytakis (« Le “rempart” moral dans l’évolution de la 
philosophie de Malebranche, p. 53­66), Louis Rouquayrol (« Sur un lieu commun 
philosophique : “Il se peut que je sois sceptique en théorie, mais en pratique, non” 
(Montaigne, Bacon, Descartes) », p. 99­116), Anne Texier (« “Bien juger pour bien 
faire” : morale par provision chez Descartes et chez Spinoza », p. 117­134), enfin 
Clément Raymond (« La connaissance du cœur. Progrès de la médecine et médecine 
de soi chez Descartes », p. 185­202). Chacune de ces contributions, riche en elle­même 
(notamment celles de P. Rateau et C. Raymond), appellerait commentaires et discus­
sions. Mais l’interrogation fondamentale doit porter sur le présupposé à la base du 
colloque : est­il vrai que « chez la plupart des philosophes des xviie et xviiie siècles naît 
l’idée que le progrès des connaissances pourrait avoir bien des effets sur la manière 
dont se comportent moralement les hommes » (p. 6) ? Certes, la désindexation de la 
pratique sur la connaissance théorique a bien lieu avec Kant, comme le remarquent 
les éditeurs pour justifier le terminus ad quem de la période considérée (p. 12), mais 
l’intellectualisme socratique n’affirmait­il pas, déjà, la solidarité de la morale et de 
la connaissance ? Les philosophies hellénistiques, et la philosophie stoïcienne en 
particulier, ne portaient­elles pas en leur cœur l’affirmation de la plus intime unité 
de l’éthique avec la physique et la logique ? Et dans l’aristotélisme, la distinction entre 
sublunaire et supralunaire, qui permet la dissociation entre action et contemplation, 
n’est­elle pas rééquilibrée par la phronesis entendue comme vertu intellectuelle ? S’il en 
est ainsi, il se pourrait que le terminus a quo du recueil ne trouve aucune justification 
convaincante – aussi bien n’est­elle pas démontrée ici, mais bien plutôt présupposée. 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



232

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Et alors, plutôt que de décrire un surgissement propre à l’âge classique, n’eût­il pas 
fallu ici interroger aussi les continuités ?

Dan Arbib (Sorbonne Université)

  Lesaulnier, Jean, Images de Port-Royal. Tome IV. Antoine Arnauld, Paris, Classiques Garnier, 
« Univers Port­Royal » n° 54, 2024, 383 p.

Chez les philosophes et plus encore chez les cartésiens, les trente dernières 
années ont vu un regain d’intérêt pour la personne et l’œuvre de cet Antoine Arnauld 
que Boileau désigna un jour comme le « Grand Arnauld », et l’on dispose désormais 
d’éditions récentes et fiables de la plupart de ses textes philosophiques. Mais il s’agit 
là d’une petite partie d’un corpus colossal, puisque les Œuvres (pas tout à fait com­
plètes !) d’Arnauld publiées de 1775 à 1783 dans la monumentale édition dite « de 
Lausanne » comptent quarante­trois volumes in­quarto. La rareté de cette édition, 
dont on ne trouve que quelques exemplaires dans les bibliothèques françaises, et 
la conscience de plus en plus marquée de l’importance d’Arnauld dans l’histoire 
intellectuelle du xviie siècle, rendent opportune la mise à disposition de ses textes 
et de documents le concernant.

Jean Lesaulnier s’attèle à une partie de cette tâche dans ce volume qui s’inscrit à 
la suite de sa précieuse réédition de la Vie de Messire Antoine Arnaul, rédigée par Noël de 
Larrière (Paris, Classiques Garnier, 2021). Le livre débute par une vingtaine de pages 
d’Introduction générale, qui présentent de façon synthétique la vie et les travaux 
d’Arnauld (il s’agit d’une version remaniée de la notice que l’auteur a consacrée à 
Arnauld dans le Dictionnaire de Port-Royal, Paris, Champion, 2004). On trouve ensuite 
une autre vingtaine de pages, à notre connaissance sans équivalent à ce jour, de 
renseignements sur la famille d’Arnauld (ses ancêtres, ses parents, ses frères et sœurs) 
suivies de quelques pièces concernant ses études, avec notamment un intéressant 
discours prononcé lors de sa réception du bonnet de docteur (p. 45­47).

L’essentiel du volume est constitué d’une sélection de 129 lettres écrites par lui 
ou lui ayant été adressées (ces dernières étant parfois inédites), classées par ordre 
chronologique. On y retrouve la plupart des correspondants qui lui sont familiers : 
la mère Agnès, Saint­Cyran, ses frères Robert et Henri, sa sœur Angélique, Martin 
de Barcos, Mme de Sablé, Gilberte Périer, Martin de Barcos, Louis­Isaac Lemaître 
de Sacy, Pierre Nicole, Mme de Fontpertuis, Jean Racine, etc. Les premières lettres, 
assez touchantes, le montrent jeune, prenant conscience de sa vocation religieuse. 
D’autres font découvrir en lui un accompagnateur spirituel attentif aux complexités 
et tourments de la vie de l’âme, comme la belle lettre 61 envoyée à une religieuse 
doutant de son salut, ou les diverses considérations et consolations échangées lors 
des épreuves traversées par lui­même et ses correspondants. Les autres lettres fourmil­
lent de renseignements sur les différentes scansions de sa vie, parfois menée dans 
la clandestinité : les querelles autour de la Fréquente communion, de la signature des 
différents formulaires, de son exclusion de la Sorbonne, de la traduction du Nouveau 
Testament « de Mons », etc. ; les suites du miracle de la Sainte­Épine ; les démarches 
pour l’édition de la Logique dite « de Port­Royal » et des Pensées de Pascal. Certes, il ne 
s’agit là que d’un échantillon des plus de 1200 lettres d’Arnauld données par l’édition 
de Lausanne, ou les 9 volumes de Lettres parus à Nancy entre 1727 et 1743. De plus, 
le lecteur du Bulletin cartésien pourra regretter qu’aucune des nombreuses lettres où 
Arnauld parle de philosophie en général et de Descartes en particulier ne figure dans 
ce florilège. Enfin, on aurait aimé une annotation plus fournie, clarifiant davantage 
les nombreuses allusions à des faits ou des personnages aujourd’hui méconnus. Mais 
quelles que soient les limites – inévitables – de ce genre d’entreprise, il est heureux 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



233

Bulletin cartésien LV

qu’ait été rendu de nouveau accessible cet ensemble qui apporte de riches et pré­
cieuses informations ; et l’on est reconnaissant envers J. Lesaulnier du méticuleux et 
savant travail qu’il fournit depuis longtemps pour faire mieux connaître Port­Royal 
en général et Arnauld en particulier.

Avant un index des noms de personnes et un autre des noms de lieux, ce volume 
se termine par un ensemble de pièces relatives à la fin de la vie d’Arnauld : un beau 
testament spirituel en forme d’Apologia pro vita sua ; plusieurs récits de la dernière 
maladie et de la mort d’Arnauld ; des pièces relatives au transfert de son cœur à Port­
Royal des Champs ; et enfin la relation, par Léonard de Guelphe, de l’exil d’Arnauld 
aux Pays­Bas à partir de 1679.

Denis Moreau (Université de Nantes Centre Atlantique de Philosophie, UR 7463)

 Rey, Anne­Lise, éd., dossier « Femmes philosophes au xviie siècle », Revue de métaphysique 
et de morale, 2024­3, nº 123.

Le titre de ce dossier « Femmes philosophes au xviie siècle » ne concerne pas 
directement Descartes ni son système. Toutefois, le cadre dans lequel s’inscrivent les 
quatre articles qui le composent, à savoir la philosophie du xviie siècle – même si le 
quatrième article s’engage dans le xviiie siècle –, les place d’emblée dans un rapport 
singulier à l’égard de cet auteur. Les penseuses qui constituent l’objet central de 
ces études, Madeleine de Scudéry (1607­1701), Anne Conway (1631­1679), Damaris 
Masham (1658­1708) et Catherine Macauley (1731­1791), élaborent des propositions 
qui, chacune à sa manière, entretiennent un dialogue critique avec le projet formulé 
dans le Discours de la méthode en 1637 ainsi qu’avec les problèmes qu’il introduit au 
sein du champ philosophique. La grande influence de Descartes en France, mais aussi 
en Angleterre – contexte de trois des autrices  – confère au xviie siècle un caractère 
inévitablement cartésien. Or c’est précisément la controverse suscitée par ses thèses 
qui, en orientant de manière décisive le cours de la réflexion de l’époque, a engendré 
une pluralité de réactions dont l’ampleur demeure encore insuffisamment reconnue 
dans la représentation historiographique traditionnelle de la modernité.

À cet égard, il convient également de souligner que l’influence profonde de la 
pensée cartésienne dans la République des Lettres ne se limite pas aux institutions 
académiques, mais s’étend à d’autres réseaux qui se configurent par des formes de 
sociabilité intellectuelle plus ouvertes, telles que les salons, les conférences, les cercles 
d’érudits et les échanges épistolaires. En ce sens, la philosophie cartésienne a été 
décrite comme une « université sans murs » à laquelle avaient également accès les 
femmes savantes (Erica Harth, Cartesian Women, Cornell University Press, 1992, 
p. 3). Rappelons que Descartes lui­même avait exprimé à plusieurs reprises dans 
sa correspondance son intérêt pour les lectrices, auxquelles il accordait un certain 
avantage pour comprendre son projet, car elles se situaient en dehors du régime du 
savoir scolastique, comme l’illustrait de façon paradigmatique Élisabeth de Bohême.

Les articles de ce numéro, rédigés par quatre spécialistes reconnues dans le 
domaine de la philosophie moderne, partagent la volonté d’élaborer un récit permet­
tant non seulement d’intégrer de manière significative et cohérente les contributions 
des femmes philosophes, mais aussi de revoir les catégories et les oppositions concep­
tuelles sur lesquelles s’est traditionnellement organisée la représentation canonique 
de cette époque. Comme l’antithèse entre rationalisme et empirisme ou entre dua­
lisme et monisme qui ne permet pas de situer correctement les propositions de ces 
autrices, dont l’originalité et la complexité sont précisément ce que l’on cherche à 
souligner. Quoi qu’il en soit, le dialogue avec Descartes, qui se situe au cœur de ces 
oppositions et des problèmes traités par Scudéry, Conway, Masham et Macauley, 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



234

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

traverse d’une manière ou d’une autre les quatre articles, comme nous allons l’in­
diquer brièvement ci­après, sans entrer dans le détail des thèses respectives. – Dans 
« Le défi moral de l’empirisme moderne : Scudéry et ses caméléons », Delphine 
Antoine­Mahut étudie le débat entre cette autrice et Claude Perrault à propos de 
ces animaux. Face à son interlocuteur, Scudéry défend un processus d’observation 
« juste », respectueux de l’intégrité et de la singularité de l’objet, mettant en jeu un 
exercice de responsabilité et de soin qui, selon elle, n’est autre que l’application cohé­
rente des principes épistémologiques. Il convient de souligner que le débat tourne 
autour de la conception cartésienne des animaux comme des machines (p. 308­309), 
ce qui a conduit, d’ailleurs, à ce que la position de Scudéry soit réduite de manière 
simpliste à une posture anticartésienne, sans que soient appréciées toutes les nuances 
de sa propre proposition. – Le deuxième article, « L’individu et le corps dans les 
Principes d’Anne Conway », signé par Nan Lin, aborde la métaphysique moniste de 
cette autrice, selon laquelle la création constitue une substance unique émanant de 
Dieu. Cette approche inclut toutefois l’affirmation de l’individualité de chaque créa­
ture qui s’exprime, physiquement et moralement, à travers sa corporéité. Le problème 
cartésien auquel nous nous confrontons maintenant est celui du dualisme entre 
l’esprit et le corps, enjeu que Conway entend dépasser en rejetant, comme absurde, 
la possibilité ontologique de la matière morte (p. 320) au profit d’un continuum qui 
fait de chaque individu un esprit corporel capable de se perfectionner. – Sarah Hutton, 
dans son étude, « Damaris Masham face aux philosophes », situe cette penseuse dans 
un espace d’intersection entre John Locke et Ralph Cudworth, dépassant ainsi l’op­
position entre empirisme et rationalisme. Le fil cartésien apparaît essentiellement 
dans la discussion sur la perfection de Dieu, où Masham, dans la lignée de Cudworth 
et d’autres platoniciens comme Henry More, reconnaît la pertinence de l’argument 
ontologique mis en jeu dans les Méditations métaphysiques pour prouver l’existence 
divine (p. 341, 347). Ce thème permet également de suivre, dans ce cas, le parcours 
de la pensée de Descartes à travers la réception qu’en fait l’école de Cambridge, qui 
joue un rôle clé dans son introduction et son expansion en Angleterre. – Enfin, 
dans « Catherine Macaulay as a Systematic Moral Philosopher : The Significance of 
Genre », Lisa Shapiro présente l’œuvre de cette autrice en classant et en systématisant 
ses différents intérêts – métaphysiques, historiographiques, éducatifs – autour de la 
liberté humaine. Dans sa réflexion, qui se déploie à travers divers genres narratifs, 
le vecteur cartésien apparaît précisément dans le débat sur la nature de la liberté, 
dont le fondement se trouve, pour Macaulay, dans le sentiment (feeling), dans l’ex­
périence incontestable de notre liberté qui peut être expliquée par la raison (p. 361, 
363). L. Shapiro met en évidence que l’autrice suit, à ce propos, la ligne discursive 
française initiée par Descartes et reprise par Malebranche et Rousseau.

Il apparaît que les autrices abordées s’intègrent pleinement aux débats 
philo sophiques de l’époque qui étaient traversés par les thèses de Descartes. Les 
contributions de Scudéry, Conway, Masham et Macauley devraient être reconnues, 
en conséquence, au sein de ce cadre spéculatif complexe comme une preuve de sa plu­
ralité, une pluralité qui doit continuer à être explorée. Comme le souligne Anne­Lise 
Rey dans sa présentation, il s’agit de progresser vers une compréhension de l’histoire 
de la philosophie permettant de réviser et d’élargir son canon. Il convient de mettre 
en lumière à cet égard le rendement herméneutique de ces articles qui encouragent 
une lecture non stéréotypée de figures souvent jugées mineures, mais qui enrichissent 
la compréhension des problèmes de la modernité et permettent d’en apprécier le 
caractère dialogique. Dans le domaine des études cartésiennes, l’approche de ces 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



235

Bulletin cartésien LV

quatre femmes philosophes permet également, plus concrètement, d’approfondir 
l’histoire effective de la pensée de ce philosophe et d’en constater la diversification.

Mentionnons pour mémoire la publication, à la fin de ce numéro, de la tra­
duction française par Philippe Hamou du texte de Locke, Of study, réflexion sur 
l’organisation du savoir humain, la méthode et la conduite de l’entendement. Latéral 
par rapport aux objets habituels du Bulletin cartésien, ce texte ne saurait néanmoins 
laisser indifférent le lecteur par les pistes qu’il ouvre et les réflexions qu’il suscite.

Elena Nájera (Universidad de Alicante)

 *Rutherford, Donald, éd., Oxford Studies in Early Modern Philosophy. Volume XI, Oxford, 
Oxford University Press, 2022, 232 p.

Cette série à parution annuelle propose, dans son onzième volume, un nouvel 
ensemble de sept contributions remarquables en langue anglaise qui couvrent une 
large sélection de philosophes, et discutent autant de problèmes philosophiques, 
dans le cadre de la pensée de la première modernité européenne. Chronologiquement 
disposées, les études questionnent : Descartes sur l’élaboration et l’étendue de sa théo­
rie de la perception sensible (Mattia Mantovani) ; Clauberg sur la notion de cause dans 
la relation entre l’esprit et le corps et au sein de chaque substance (Nabeel Hamid) ; 
de même, La Forge, notamment sur la causalité au sein de l’esprit (Sandrine Roux) ; 
Cavendish face à l’argument d’Henry More sur l’unité mentale comme preuve d’un 
sujet immatériel (Colin Chamberlain) ; Spinoza sur la condition de la solitude dans la 
théorie politique et dans la vie (Hasana Sharp) ; Cudworth sur la notion de conscience 
réfléchissante, issue des manuscrits inédits (Matthew A. Leisinger) ; Astell et Masham 
sur leurs théories contrastées en matière d’obéissance à l’autorité et d’exercice de 
la raison, au sein des débats anglicans sur la place des femmes (Kenneth L. Pearce).

Dans le cadre présent, nous nous limiterons à quelques remarques sur les trois 
premières études, tantôt parce qu’il s’agit de Descartes, tantôt parce que sa réception 
en France y est abordée ou est en jeu. La sixième présente également des comparai­
sons fort intéressantes entre Cudworth et lui sur la conscience, dans le socle de la 
littérature anglo­saxonne. Une mise au point sur les divergences avec la littérature 
francophone dépasserait toutefois les limites de ce compte rendu.

Selon la première étude, due à M. Mantovani, la théorie d’une institution de 
nature aurait conduit Descartes à faire dépendre la perception d’un objet, notam­
ment « ses » prétendues qualités sensibles, de l’esprit tel qu’il a été constitué pour 
les percevoir. Autrement dit, à l’opposé de la théorie aristotélico­scolastique, que 
l’auteur analyse en détail à partir du commentateur Antonio Rubio, dans la pensée 
cartésienne, c’est plutôt l’objet qui viendrait s’assimiler au sujet percevant selon la 
disposition qui lui est naturelle. Il en ressort une « théorie de la perception relative 
au sujet percevant » (p. 27) qui varie en conséquence, faisant donc de la perception 
chez l’homme « une affaire spécialement humaine » (p. 22). Or il nous semble qu’il 
faudrait à l’occasion reconnaître au sentiment de la couleur, pris comme modèle tout 
au long de l’étude, une portée représentative à part, le distinguant des affections et des 
appétits, alors que l’auteur accorde à toutes les perceptions le même degré d’institu­
tion arbitraire (p. 18­19, 22). On songera par exemple aux réflexions sur la couleur 
au chapitre xvi des Vraies et fausses idées d’Arnauld, ouvrage également évoqué par 
l’auteur (p. 27). Nous nous interrogeons par ailleurs sur la séparation établie entre le 
domaine de la vérité et celui du sensible (p. 23). Toute vérité ôtée des sens, il semble­
rait que l’auteur adosse à Descartes, sans le problématiser, le divorce entre connaître 
et sentir qu’on fixera après lui et d’après sa même théorie de la perception sensible. 
Nous mentionnons enfin que le changement de perspective dans la relation entre 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



236

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

sujet et objet, sous­jacent à une orientation phénoménale de la connaissance, trouve 
déjà ses origines à la Renaissance ; ce qui ne change rien à l’élaboration originale 
de Descartes mais invite à nuancer la lecture qui verrait en lui seul le précurseur des 
théories modernes de la sensibilité animale (p. 29).

S’agissant de la deuxième et la troisième étude, nous nous limitons à signaler 
que, par­delà les analyses menées sur la forme d’occasionnalisme propre à Clauberg 
ou à La Forge, chacune contribue avec de nouveaux éléments à la question de l’an­
thropologie cartésienne. Ainsi, les retombées de la solution de Clauberg, dans la 
Conjunctio notamment, restent à évaluer, non seulement par rapport à Leibniz et 
Christian Wolff, comme N. Hamid l’évoque (p. 35), mais sur les cartésiens français 
eux­mêmes, de qui la pensée de Clauberg était connue. Nous remarquerons par 
ailleurs la résurgence, sous la plume de Clauberg, de la notion de convenientia (conve­
nance) (p. 56­57), que le philosophe nie pouvoir exister entre les pouvoirs de l’esprit 
et du corps. L’auteur ne s’y attarde pas, mais on usa, voire abusa, de cette notion 
lorsqu’on chercha à régler, ou à saper, le rapport entre la causalité divine et le monde. 
De même, la solution de La Forge qui, dans l’esprit, sépare l’intention de l’action et 
délègue cette dernière à Dieu, appelle à des développements ultérieurs à la suite des 
réflexions de S. Roux. En effet, comme l’autrice le montre (p. 94), pour expliquer tout 
mouvement volontaire, il faut considérer à la fois la force qui vient de Dieu seulement 
et la volonté de l’esprit comme condition nécessaire de l’agir divin. Sommes­nous 
confrontés au retour d’une théorie de l’intentionnalité au sens éthique, à l’image de 
celles médiévales ? Ou bien, s’agit­il de l’ultime conséquence du paradoxe sous­jacent 
à la volonté cartésienne, qui, en tant que mode du cogito, demeure pensée et jamais 
action ? Nous ne saurions donc recommander plus vivement la lecture du volume.

Laura Moretti (Université Paris I Panthéon­Sorbonne)

  Schechtman, Anat, « Modality and Essence in Early Modern Philosophy: Descartes, 
Malebranche, and Locke », in Melamed Y. & Newlands S., Modality: A History, Oxford, 
Oxford University Press, 2024, p. 61­84.

Ce chapitre porte sur le rôle fondationnel des essences à l’égard des faits modaux à 
l’époque moderne. À travers l’étude de Descartes, de Malebranche et de Locke, l’autrice 
défend deux thèses solidaires. Premièrement, pour ces philosophes, les faits modaux 
trouvent leur fondement explicatif dans les essences des choses. Deuxièmement, au 
fil de la période, une remise en question de ce paradigme se manifeste sous la forme 
d’une réticence croissante à admettre que certaines propriétés appartiennent aux 
essences, jusqu’à rejeter l’existence même des essences.

L’analyse de Descartes établit ce paradigme de référence. A. Schechtman montre 
que la distinction cartésienne entre la substance et le mode requiert que les essences 
soient premières, alors que les modalités en dérivent. Selon cette interprétation 
« fondée sur la nature », l’essence d’un mode inclut une relation d’inhérence à sa 
substance, alors que l’essence d’une substance en est dépourvue. De là, se tirent les 
vérités modales suivantes : l’impossibilité pour un mode d’exister seul et, inverse­
ment, la possibilité d’existence indépendante de la substance. Outre son bénéfice 
explicatif, cette interprétation permet d’éviter de rendre les corps dépendants les 
uns des autres – en raison de leurs connexions nécessaires dans un cadre pléniste –, 
ce qui contredirait leur statut de substances. Malebranche, tout en conservant ce 
cadre explicatif, en restreint drastiquement l’application. Pour le montrer, l’autrice 
se concentre sur l’argument occasionnaliste qui établit que seul Dieu est une vraie 
cause, car celle­ci doit entretenir une connexion nécessaire avec son effet, et que seule 
la volonté divine satisfait cette condition. Rejetant toute équivoque entre nécessité 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



237

Bulletin cartésien LV

métaphysique ou nomologique qui pourrait miner cet argument, A. Schechtman 
propose une lecture univoque : comme ses prédécesseurs, Malebranche affirmerait 
qu’une vraie cause requiert une connexion nécessaire fondée dans l’essence, mais il se 
distingue de ces derniers en refusant son application aux créatures. Là où Descartes, 
et Suárez avant lui, attribuaient des pouvoirs causaux aux corps, Malebranche sou­
tient que l’essence de l’étendue est incompatible avec de tels pouvoirs. Dès lors, si 
Malebranche maintient que les modalités sont fondées sur les essences, il reste que 
seul Dieu possède une essence capable de fonder des connexions causales nécessaires. 
– Enfin, Locke radicalise cette restriction de la portée explicative des essences, au point 
d’en nier l’existence. Il est généralement admis que, d’un point de vue lockien, notre 
ignorance des connexions nécessaires entre les qualités sensibles provient de celle 
des essences réelles qui les fonderaient. Contre cette lecture modérée, limitée à une 
perspective épistémologique, A. Schechtman développe une lecture éliminativiste. 
Locke révélerait une tension interne au concept d’essence entre ses deux fonctions, 
l’une fondationnelle, l’autre classificatoire. Si l’essence doit fonder toutes les proprié­
tés d’un individu, alors elle ne permet plus de le ranger dans un genre naturel. D’un 
mot, si toutes les propriétés sont essentielles, alors aucune n’est essentielle. À partir 
de ce constat, A. Schechtman conclut que, selon Locke, les essences n’existent pas 
réellement. Elles ne seraient que des constructions dépendantes de nos schèmes 
classificatoires.

Le principal apport de cette étude est de montrer que le scepticisme croissant de 
certains modernes vis­à­vis d’un projet de fondation des modalités sur les essences 
ne provient pas seulement de difficultés épistémologiques à concevoir leur lien. 
Il s’agit, plus fondamentalement, d’une réduction de l’étendue des essences, jusqu’à 
refuser leur existence. En outre, un avantage important de cette lecture tient à sa 
capacité à inscrire trois débats apparemment distincts – la distinction entre subs­
tance et mode, les pouvoirs causaux des créatures et les connexions nécessaires 
entre qualités – dans un récit commun, à savoir le déclin progressif de l’idée que les 
choses possèdent une nature qui fonde ce qui est nécessaire ou possible pour elles, 
ce qui renforce considérablement sa plausibilité d’ensemble. – On pourra toutefois 
regretter que l’étude se restreigne à trois auteurs censés être représentatifs de cette 
tendance. Plus encore, la démonstration s’appuie sur des thèses interprétatives dis­
cutables, qu’il s’agisse de l’attribution de pouvoirs causaux aux corps chez Descartes, 
de l’absence d’équivocité du concept de nécessité dans l’argument de Malebranche 
contre les connexions causales nécessaires entre créatures, et de l’attribution à Locke 
d’une position radicalement anti­essentialiste. Mais l’autrice reconnaît pleinement 
le caractère controversé de ces interprétations et ne manque pas de faire référence 
aux commentateurs auxquels elle s’oppose. Enfin, ces limites apparaissent justifiées 
dans le cadre d’une contribution à un ouvrage collectif sur l’histoire des modalités. 
En s’appuyant sur ces thèses interprétatives, A. Schechtman permet de rendre compte 
de l’abandon progressif des essences comme fondement des modalités à partir d’une 
perspective résolument ontologique.

Louis Pijaudier­Cabot (Université de Milan)

 Vermij, Rienk, « Florentius Schuyl and the origin of the beast­machine controversy », 
History of the European Ideas, 2024, 50, 2, p. 193­210.

L’auteur vise à jeter un éclairage nouveau sur le rôle de Florentius Schuyl, tra­
ducteur en latin du Traité de l’Homme de Descartes, dans la controverse des animaux 
machines. Alors que la préface qu’il a rédigée pour présenter sa traduction est parfois 
prise pour l’origine de cette querelle, l’article montre qu’il faut au contraire étudier 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



238

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

le contexte polémique de son élaboration. Il démontre avec rigueur les thèses sui­
vantes. (1) Le contexte pertinent pour comprendre la préface est celui des disputes 
théologiques et universitaires hollandaises des années 1650, qui étaient le reflet 
de divisions cléricales et politiques, elles­mêmes consécutives à l’abolition du sta­
thoudérat (p. 194 ; p. 204­205). (2) Même si aucun texte de ces disputes ne prend 
exclusivement pour objet la thèse des animaux machines, celle­ci est omniprésente 
dans les discussions (p. 196). On trouvera par ailleurs dans cet article une riche pré­
sentation de Florentius Schuyl (p. 199­200) et de la préface qu’il a rédigée (p. 200­203).

On sait gré à l’auteur de proposer des perspectives méthodologiques intéres­
santes : l’élucidation du contexte politique (extra­universitaire) à l’origine de cette 
controverse philosophique (p. 194) ; l’interrogation sur son prolongement dans des 
textes non philosophiques (pamphlets, par exemple) et à l’oral (p. 198). On peut 
cependant regretter que les catégories historiographiques d’« animal machine » et 
de « controverse de l’animal­machine », si commodes soient­elles, ne fassent l’objet 
ni d’une interrogation ni même d’une présentation.

Clément Raymond (IHRIM, UMR 5317 – Lyon 3)

3.3.Divers

 Foucault, Michel, Le Discours philosophique, éd. établie sous la responsabilité de François 
Ewald, par Orazio Irrera et Daniele Lorenzini, Paris, EHESS, Gallimard & Seuil, 2023, 320 p.

Entre juillet et octobre 1966, quelques mois après la parution des Mots et les Choses 
et avant la parution de L’Archéologie du savoir (1969), Foucault entreprend de répondre 
à la question traditionnelle : « Qu’est­ce que la philosophie ? » dans un manuscrit 
soigné et demeuré inédit, conservé à la BnF (Fonds Foucault, NAF 28730). La question 
pour lui se mue en une autre : quelle est la spécificité du discours philosophique, par 
rapport aux autres types de discours (scientifique, fictif, religieux, etc.) ? Réponse : 
le discours philosophique a pour caractéristique d’être « inséré définitivement dans 
la situation qui l’a vu et fait naître », autrement dit de se rapporter au « je­ici­à pré­
sent » de son énonciation et d’exhiber ses propres conditions de légitimation. Alors 
que le discours scientifique efface ces conditions, que le discours fictif les exalte, le 
discours philosophique doit les assumer tout en montrant qu’il peut, à travers elles, 
avoir accès à la vérité « […] il faut donc expliquer comment la vérité philosophique, 
cachée par essence, ou du moins profondément reculée (puisqu’elle n’est pas donnée 
à l’expérience immédiate), peut cependant venir à la lumière et animer le discours 
d’un philosophe » (p. 31) ; « le discours philosophique se définit moins par ce qu’il 
a à dire, ou par la forme selon laquelle il l’articule, que par le rapport qu’il entretient 
à ce qui le supporte – à ce maintenant qui, de l’intérieur de ses énoncés, en repère 
l’ici, l’à présent et le sujet » (p. 57). D’où l’importance des trois figures de Descartes 
(articulant sujet parlant et discours), Kant (interrogeant les conditions de possibilité 
d’accès au vrai) et Nietzsche (dont Foucault se réclame dès l’ouverture de l’ouvrage) ; 
d’où l’importance surtout du rôle du sujet depuis Descartes, qui permet de reprendre 
la triade « je­ici­à présent » « à l’intérieur du discours au sein d’une conscience de 
soi » (p. 36). D’où l’affirmation selon laquelle « “Le Je pense doit pouvoir accompa­
gner toutes mes représentations” est sans doute la phrase la plus générale et la plus 
essentielle que la philosophie, depuis Descartes, ait jamais prononcé sur elle­même » 
(p. 37). Car la grande mutation se produit au xviie siècle, où a lieu « une mutation 
générale dans l’ordre du discours » (p. 73), que le chapitre 7 essaie de décrire à partir de 
l’analyse de Cervantès, de Galilée et de la galaxie formée autour de Spinoza et Simon : 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



239

Bulletin cartésien LV

« au milieu de ces quelques décennies qui ont vu apparaître Don Quichotte et le Novum 
Organum, Galilée et Richard Simon, la philosophie moderne s’est instaurée à partir 
de cette constatation, la seule qui lui était indubitable : Je pense » (p. 87). Il s’ensuivra 
un discours philosophique sans contenu propre, où le lien à ce qui constituait dans 
la période prémoderne ses objets (Dieu, l’âme, le monde) sera délié, et donc rien 
moins que la fin de la métaphysique.

Il y aurait beaucoup à dire sur ce texte ; chaque page contient nombre de thèses 
parfois exorbitantes, toujours puissantes, qui intéresseront tant les foucaldiens que 
les cartésiens ou, plus largement les spécialistes de philosophie moderne. Comme 
souvent, le propos de Foucault paraîtra parfois ou génial ou péremptoire, obscur et 
imprécis (« pour elle [la philosophie occidentale], tout ce qui échapperait à la forme 
du cogito ne peut être qu’illusion ou objectivité naïve », p. 37 ; les différences entre 
philosophies ne sont que « des variantes à travers lesquelles une seule et même 
fonction discursive peut s’exercer », dans un « jeu de notions qui peuvent se subs­
tituer les unes aux autres pour l’économie générale du discours », p. 97) ; disons­le 
franchement : on aura parfois l’impression que Foucault cherche sa propre thèse, 
ou du moins son expression la plus adéquate. Mais ce flou lui­même suggérera au 
lecteur maintes pistes, maintes hypothèses… On notera la présence aveuglante de 
Heidegger (la question du fondement, de la fin de la métaphysique, les concepts 
de dévoilement, manifestation, etc.) ou la discussion, rapide mais astucieuse, de la 
méthodologie de Gueroult (chap. 4, 8 et 10). On notera surtout une certaine vision 
de la philosophie : « La philosophie n’est ni un domaine d’objets ni une langue par­
ticulière. Elle est une “manière de parler” […], une façon de poser l’un par rapport à 
l’autre le discours et le sujet parlant » (p. 71­72). Là­dessus, Foucault n’aura pas varié : 
une mutation d’ampleur s’est opérée avec Descartes, qui organise notre regard sur la 
philosophie elle­même.

Sur la forme, on retrouvera ici les qualités des autres cours de Foucault publiés : 
un bref sommaire en ouverture de chaque leçon, et, concluant chacune d’elles, de 
copieuses notes, parfois imparfaites (« Nicolas de Malebranche », p. 39, n. 4) mais 
d’une science foucaldienne sûre. L’ensemble s’achève par un éclairant chapitre de 
mise en perspective (« Situation », p. 263­295) et de deux indices, rerum et nominum.

Dan Arbib (Sorbonne Université)

 Jablonka, Ivan, Le Troisième Continent ou la Littérature du réel, Paris, Seuil, 2024, 388 p.

L’auteur ne se contente pas d’écrire des essais de microhistoire, de témoignage 
ou d’actualité. Il se pose la question, si classique, de savoir, comme le disait Paul 
Veyne, « comment on écrit l’histoire », ou comment, si on souhaite qu’elle soit lue, 
il faut l’écrire. Il fait des sciences sociales sans se soucier de ses genres, ou en s’ef­
forçant de souligner la vacuité des distinctions disciplinaires en la matière. Outre 
ses essais sur ses grands­parents déportés, les salons esthétiques, le camping­car, 
le meurtre de Laetitia, Goldman ou les figures de la masculinité, le fond de son 
travail est, avant tout, épistémologique. Il se focalise sur l’ambition de favoriser la 
diffusion d’une science rigoureuse auprès de ceux que l’érudition universitaire se 
pique parfois de ne pas toucher, ce qu’il considère constituer la ligne de démarca­
tion entre un texte (potentiellement lu) et un non­texte (un produit universitaire 
abscons). En témoignent L’histoire est une littérature contemporaine (2014) et ce récent 
Troisième Continent. La deuxième section de ce dernier livre s’intitule : « Le discours 
de la méthode ». Point pourtant de référence explicite ou décisive à Descartes ici, 
hors ce titre. Nonobstant, au sixième chapitre de L’histoire est une littérature contem-
poraine, il évoquait notre philosophe. Simplement à partir de citations de Belaval 

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)



240

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

tirées de Leibniz critique de Descartes – avec, donc, une maîtrise du sujet sans doute 
susceptible d’être raillée. Que faut­il en faire ? S’en moquer ? Peut­être, au contraire, 
faut­il reconnaître par ce biais l’importance que revêt Descartes dans notre imaginaire 
intellectuel collectif, et profiter de l’occasion pour saluer le travail d’un historien 
véritablement original.

Xavier Kieft (Sorbonne Université)

 Mehl, Édouard, « L’enjeu philosophique et politique du Congrès Descartes (1937) », 
Cahiers philosophiques de Strasbourg, n° 56, 2024, p. 231­252.

Le Congrès international de philosophie de 1937 célébrait les trois cents ans du 
Discours de la méthode (1637). Or, si Descartes faisait figure de « héros national » pour 
les hommes de la Troisième République (voir l’étude classique de François Azouvi, 
Descartes et la France, Paris, 2002), le congrès est plutôt, comme le montre Édouard 
Mehl, occasion de voir en lui l’« Européen » : celui qui, via sa réception par les phéno­
ménologues allemands, dresse un pont entre les nations ennemies, celui « par la 
médiation de qui la philosophie se libère de ses racines nationales » (p. 238). Position 
irénique certes dans son principe, mais qui en 1937 possède une dimension émi­
nemment politique, sur deux plans au moins. D’une part, elle recode en termes 
philosophiques le projet de la Société des nations, dont l’Allemagne nazie est sortie 
en 1933 ; d’autre part, défendre les lumières de la raison dans ce contexte est aussi 
une manière de s’élever contre « l’anti­intellectualisme » allié du fascisme allemand, 
français et italien. Pour autant, et c’est là l’objet de l’article, le projet politique du 
« Congrès Descartes » est en pratique dévoyé en projet idéologique sur ces deux 
plans : par l’interdiction donnée à Husserl de se joindre à la délégation allemande, 
laquelle délégation procède à une défense en règle de la doctrine nationale­socialiste 
dans des termes empruntés à Être et Temps de Heidegger. L’originalité de l’article est 
de montrer que ces enjeux politiques se manifestent non pas seulement dans des 
aspects institutionnels et organisationnels, mais dans la construction de figures 
philosophiques. L’examen du « Congrès Descartes » permet ainsi de souligner, dans 
la continuité de nombreux travaux menés en France autour de cette notion – qui ne 
sont pas cités –, comment l’histoire de la philosophie peut avoir en elle­même une 
dimension politique, par les choix interprétatifs qu’elle opère.

Félix Barancy (Université de Lorraine)

Directeur de la publication : Louis Lourme
Dépôt légal — 1er trimestre 2026

Cet ouvrage a été achevé d’imprimer en janvier 2026
sur les presses de l’imprimerie F. Paillart (Abbeville)

N° CPPAP : 0228 G 82807

F
a

c
u
lt
e
s
 L

o
y
o
la

 P
a
ri
s
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

4
/0

1
/2

0
2
6
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 v
ia

 E
c
o
le

 N
o
rm

a
le

 S
u
p
e
ri
e
u
re

 −
 P

a
ri
s
 (

IP
: 
1
2
9
.1

9
9
.5

9
.2

4
9
)


