| J
FACULTES
"7 LOYOLA
PARIS

Bulletin cartésien LV

Centre d’études cartésiennes (Sorbonne Université) Centro
Dipartimentale di Studi su Descartes — Ettore Lojacono
(Universita del Salento). Bibliographie internationale critique des
études cartésiennes pour 'année 2024

DANS ARCHIVES DE PHILOSOPHIE 2026/1 Tome 89, PAGES 155 A 240
EDITIONS FACULTES LOovOLA PARIS

ISSN 0003-9632
DOI 10.3917/aphi.891.0155

Article disponible en ligne a I'adresse
https://shs.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2026-1-page-155?lang=fr

”:“ CAIRN

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Scannez ce QR Code pour accéder a la page de ce numéro sur Cairn.info.

Distribution électronique Cairn.info pour Facultés Loyola Paris.

Vous avez l'autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.

Saufdispositions |égales contraires, les usages numériques a des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises a I'autorisation de 'Editeur ou, le cas échéant, de
I'organisme de gestion collective habilité a cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est 'organisme agréé en la matiere.


https://shs.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2026-1-page-155?lang=fr

BULLETIN

Bulletin cartésien LV

Centre d’'études cartésiennes (Sorbonne Université)*
Centro Dipartimentale di Studi su Descartes** - Ettore Lojacono
(Universita del Salento)

Bibliographie internationale critique des études cartésiennes pour I'année 2024***

Liminaires

I. « Outre cela » : derechef, du pilote, du navire et du duc de Luynes, par Dan Arbib

II. Le tourneur d’Amsterdam, par Erik-Jan Bos

III. Sur la découverte récente d’un texte judéo-cartésien du xviII® siecle, par
Ahuvia Goren

IV. D’un droit a la paresse chez les singes dans la lettre a Chanut du 1 novembre
1646, par Jean-Louis Poirier

V. Retour sur le Manuscrit de Cambridge des Regulae, par David Rabouin

l. « Outre cela » : derechef, du pilote, du navire et du duc de Luynes

La Meditatio VI affirme : « Docet etiam natura, per istos sensus doloris, famis, sitis,
etc.. me non tantum adesse meo corpori ut nauta adest navigio, sed illi arctissime

* Centre d’études cartésiennes de Sorbonne Université, dirigé par Vincent Carraud ; directeurs du Bulletin

cartésien : Dan Arbib et Yoen Qian-Laurent ; secrétaire scientifique du Centre d’études cartésiennes : Dan Arbib.

**  Centro Dipartimentale di Studi su Descartes - Ettore Lojacono de 'Université du Salento, dirigé par
Igor Agostini.

***  Le Bulletin dans son intégralité est consultable sur Internet a 'adresse des Archives de philosophie : WWw.
archivesdephilo.com et a celle du site Cartesius, dirigé par Giulia Beligioioso : www.cartesius.net.

Réalisation du Bulletin : (1) Liminaires : MM. Dan Arbib, Erik-Jan Bos, Ahuvia Goren et Jean-Louis Poirier ;
(2) Comptes rendus : Mmes Giulia Belgioioso, Annie Bitbol-Hespéries, Laura Kotevska, Laura Moretti,
Elena Najera, Madeleine Ropars, Sophie Roux ; MM. Igor Agostini, Dan Arbib, Jean-Robert Armogathe,
Fabrizio Baldassari, Félix Barancy, Thomas Bellon, Vincent Carraud, Emmanuel Cattin, Jean-Come
Chalamon, Simone d’Agostino, Olivier Dubouclez, Alberto Frigo, Louis Guerpillon, Zuo Huang, Xavier
Kieft, Jean-Luc Marion, Denis Moreau, Steven Nadler, Louis Pijaudier-Cabot, Yoen Qian-Laurent, Clément
Raymond, Louis Rouquayrol. - Correspondants : pour la Russie et 'Europe de I'est (langues slaves) : Wojciech
Starzynski (Varsovie) ; pour 'Amérique latine hispanisante : Pablo Pavesi (Buenos Aires) ; pour le Brésil :
Alexandre Guimaraes Tadeu de Soares (Uberlandia) ; pour le Japon : Masato Sato ; pour la Chine : Zuo Huang.

155



156

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

esse conjunctum et quasi permixtum, adeo ut unum quid cum illo componam » (VII
81, 1-5). Si notoire que soit cette affirmation, on n’a sans doute pas assez remarqué
I’ambivalence de la formule latine : « non tantum... sed », et nous devons a notre
collegue Elena Najera, de 'université d’Alicante, d’y avoir attiré notre attention. Car
I’énoncé : « non seulement X, mais Y » peut se préter a deux interprétations :

1. Une interprétation cumulative : « non seulement X, mais aussi Y. » Y n’em-
péche pas X, Y s’ajoute a X. Cette interprétation suppose 'interpolation implicite
d’un aussi, qui permet de conserver le premier membre de la phrase (X) et de lui en
ajouter un second (Y).

2. Une interprétation substitutive : « pas seulement-X, mais Y » ; autrement for-
mulé : « pas X dans son étroitesse, mais Y ». Suivant cette lecture, le tantum s’applique
a X pour le caractériser comme limité : il s’agit de n’étre pas un X dans sa pauvreté,
mais d’étre Y. Ici, Y ne s’ajoute pas a un X percu comme réducteur, mais s’y substitue.

Revenons a la phrase de Descartes : « non tantum adesse meo corpori ut nauta
adest navigio, sed illi arctissime esse conjunctum et quasi permixtum ». Laquelle des
deux interprétations est la bonne?

1. Selon I'interprétation cumulative, il s’agirait d’affirmer que je ne suis pas seule-
ment présent a mon corps comme un pilote en son navire, mais que je suis aussi tres
étroitement uni et comme mélé a lui. La phrase ainsi comprise, ’analogie du pilote
ne serait pas congédiée : elle serait maintenue, mais surclassée par 'affirmation de
I'union. Le rapport entre I’ame et le corps demeure celui d’un pilote en son navire,
mais ne s’y réduit pas : il doit aussi se comprendre comme union tres étroite.

2.Selon l'interprétation substitutive, il faudrait admettre que I’ame ne serait pas
du tout comme un pilote en son navire (car ’analogie est trop réductrice), elle serait
(au contraire) a penser comme union étroite.

Lenjeu est de taille : il ne s’agit de rien de moins que de préciser le statut a accorder
al’analogie du pilote en son navire et donc le rapport de I’ame au corps. Dans un cas,
I’analogie demeure pertinente mais rééquilibrée par I’affirmation de I'union ; dans
un autre elle est tout simplement disqualifiée. Que la question se pose, c’est ce que
montrent les deux choix différents opérés par les traducteurs :

1. La traduction du duc de Luynes opte pour 'interprétation cumulative : « je
ne suis pas seulement logé dans mon corps, ainsi qu'un pilote en son navire, mais,
outre cela, que je lui suis conjoint tres étroitement et tellement confondu et mélé,
que je compose comme un seul tout avec lui » (IX 64). Le outre cela indique bien que
I’analogie est maintenue, mais contrebalancée par 'union : si I’egon’est pas dans son
corps comme un pilote en son navire, il est aussi cela. Ici, 'union étroite n’empécherait
pas que mon ame soit quand méme dans mon corps comme un pilote en son navire.

2. La traduction de Michelle Beyssade opte pour I'interprétation substitutive :
« je ne suis pas seulement la comme un pilote dans un bateau, mais [...] je lui suis
tres étroitement liée... » (p. 231). Ici, 'analogie est disqualifiée ; ’ame n’est pas dans
son corps comme un pilote en son navire : 'ego n'est pas du tout cela.

Entre ces deux interprétations, comment trancher? Il est vain, sauf a s’exposer a
I'objection de circularité, de renvoyer a la doctrine supposée stabilisée de Descartes,
puisque c’est précisément dans ces lignes qu’elle s’expose. C’est donc a elles qu’il faut
revenir : « me non tantum adesse meo corpori ut nauta adest navigio, sed illi arctis-
sime esse conjunctum et quasi permixtum ». A bien regarder, le sed n’ajoute pas, il
corrige. Sil’expression elit été cumulative, le sed efit été accompagné d’un etiam - ce
qui n’est pas le cas. Conséquence : le latin de Descartes n’autorise en toute rigueur
de termes qu’une interprétation strictement substitutive (je ne suis pas du tout un
pilote, je suis autre chose), quand le francais du duc de Luynes donne une version



Bulletin cartésien LV

cumulative (je ne suis pas seulement un pilote, je suis, en plus, lié étroitement a mon
corps). Le traducteur a choisi une interprétation cumulative en ajoutant un outre
cela qui n’a aucun équivalent latin, et introduit méme un facheux faux-sens quant
au rapport de ’ame et du corps.

Comment expliquer la bévue du duc de Luynes, que ne corrigera pas Clerselier 1?
Ecartons tout de suite I'hypothése, extravagante ici tant les enjeux sont importants,
d’une autocorrection de Descartes, hypothéese qu’autorise souvent Baillet aux com-
mentateurs paresseux. Lapsus calami? Simple négligence comme en exhibent tant
les « belles infideles »? Il se peut. Préférons a ces facilités deux hypotheéses.

1. Premiere hypothese : le duc de Luynes projette sur le texte des Meditationes
celui de la Cinquieme partie du Discours de la méthode, dans laquelle apparaissait
déja ’analogie. Mais le texte de Descartes s’y montrait plus nuancé et plus articulé :
«il ne suffit pas qu’elle [sc. 'ame raisonnable] soit logée dans le corps humain, ainsi
qu’un pilote en son navire, sinon peut-étre pour mouvoir ses membres, mais qu’il
est besoin qu’elle soit jointe et unie plus étroitement avec lui, pour avoir, outre cela,
des sentiments et des appétits semblables aux notres » (AT VI 59, 7-17). Selon une
objection classique?, ’analogie avec le pilote suffirait ainsi a expliquer la mise en
mouvement du corps par I’ame, mais non point les sentiments et appétits ; pour
expliquer ces derniers, 'union serait requise en plus de ’analogie. Il serait donc pos-
sible d’admettre cette derniére (le texte demeure sur ce point indétermin€), mais il
convient de lui ajouter, outre cela, I'union étroite. Le outre cela du duc de Luynes (IX 64)
emprunterait donc au outre cela du Discours de la méthode (V1 59) : dans les deux cas,
I'analogie est insuffisante a expliquer les sentiments et les appétits, mais 1égitime pour
penser la mise en mouvement du corps par I’ame. Notons toutefois que le Discours de
la méthode articulait deux plans : celui de la mise en mouvement du corps par ’ame,
que ’analogie suffit a expliquer, et celui des sentiments et appétits qui exige I'union ;
le outre cela se justifiait alors par le dépassement d’'un premier plan par le second. Or
rien de tel dans la Meditatio VI:le passage sur les sentiments et appétits ne suit aucun
développement, si bref soit-il, sur le mouvement du corps. Ainsi le duc de Luynes a-t-il
projeté lalogique d’un texte dans un autre. Acceptons-en I’hypothese : il se pourrait
que nombre d’écarts entre le latin de 1641 et le frangais de 1647 s’expliquent par le
recours au Discours de 1637 ; a tout le moins ce pourrait étre le cas ici.

2. Autre interprétation plus radicale : le duc n’aurait tout simplement pas admis
ce qu'il faut bien considérer comme une position radicale de la Meditatio VI, a savoir
I'union étroite (arcte). Celle-ci exigeait que congé soit radicalement donné a I’analo-
gie platonicienne (au profit, on le sait, d’'un rétablissement sui generis du concept
réaménagé de forme substantielle), puisque cette analogie était intrinsequement
dualiste. Allons méme plus loin : si Descartes cite cette analogie, c’est précisément
pour s’en démarquer, puisqu’il ira méme jusqu’a reprendre, on le sait, le lexique

1. En effet, Clerselier lui emboitera le pas en ne supprimant pas le « outre cela » parmi les émenda-
tions qu’il apporte a la seconde édition des Meditationes en frangais (voir Les Meditations metaphysiques
de René Des-Cartes, touchant la premiére philosophie. Seconde edition. Reveué & corrigée par le traducteur...,
Paris, chez Henry le Gras, 1661, p. 85).

2. Voir le texte des Conimbres (De anima, 2, 1, 6,2) in E. GILSON, Index scolastico-cartésien, Paris, Vrin,
1912, 2¢ éd. 1960, texte n°® 462, s. v. « Union ».

3. Cette analogie était prétée a Platon par la tradition, bien qu’elle ne s’y trouve littéralement pas ;
voir en revanche ARISTOTE, De Udme 11, 1, 413a9 et Thomas D’AQUIN, Contra Gentes, 1, 26 ; voir les
références données par Jean-Luc MARION, in La Pensée passive de Descartes, Paris, Puf, 2013, p. 66, n. 3
et surtout I'enquéte de Frédéric MANZINI, « Comme un pilote en son navire », Bulletin cartésien XXXI,
Liminaire I, p. 163-169.

157



158

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

de la forme substantielle (a Regius, janvier 1642, AT III 505, 16-184). Mais le duc de
Luynes n’aura peut-étre pu se résoudre a abandonner tout a fait un dualisme qui lui
paraissait indépassable et auquel le discret maintien de ’analogie pouvait offrir une
voie d’affleurement. Ainsi témoigne-t-il, jusque dans son écriture, d’'une secrete résis-
tance platonicienne devant la percée cartésienne. On sait I’hostilité que les grands
cartésiens réserveront a l'affirmation de l'arctissime esse conjunctum ; il se pourrait
que la « traduction » du duc de Luynes témoigne elle aussi d'une discréte, mais non
moins profonde, réserve d'un des premiers cartésiens devant ce que la postérité
devait juger comme I'une des theéses les plus audacieuses de la pensée cartésienne.
Dan ARBIB (Sorbonne Université)

Il. Le tourneur d’Amsterdam

Des qu’il fit la connaissance de Descartes, Constantijn Huygens fut trés impres-
sionné par ses théories optiques. Son vif désir d’en étudier I'application pratique
dans la production de lentilles de qualité supérieure le conduisit, en 1635, a enga-
ger un artisan pour tailler des lentilles hyperboliques et construire la machine que
Descartes avait concue (voir La Dioptrique, AT VI, 216-227). Dans la correspondance
entre Descartes et Huygens, ’artisan n’est jamais mentionné par son nom, maisil est
toujours désigné comme le « tourneur d’Amsterdam ». Entre 1635 et 1641, le tourneur
est mentionné dans pas moins de 18 lettres de Descartes®. Huygens et Descartes dis-
cutent des progres et des résultats du tailleur de lentilles. Descartes lui rendit visite
au moins une fois (AT I, 655-656). Malgré les efforts conjugués, en 1639 il semble
clair que I'entreprise fait long feu, et le tourneur n’est presque plus mentionné®.

Identifier le tourneur d’Amsterdam n’est pas simplement une question de
curiosité historique. Savoir qui a exécuté les conceptions optiques de Descartes - et
pourquoi I'entreprise a finalement échoué - fournit des apercus importants sur les
défis pratiques de la fabrication d’instruments au xvIi© siecle et sur ’écart entre I'in-
novation théorique et la réalisation pratique dans I'optique de la premiére modernité.

Plusieurs conjectures ont été faites sur I'identité du tourneur, et il existe un cer-
tain consensus - si 'on peut utiliser ce terme, étant donné l’attention limitée que
cette question a regue - sur un candidat possible. Il y a environ 90 ans, Willem Ploeg
trouva le nom d’un certain maitre Paulus Claesz van Arnhem dans une collection
de papiers de Constantijn Huygens. Il est dit étre un draeyer (tourneur), dont les
dessins d’ornements et plusieurs recettes pour leur embellissement se trouvent dans
le manuscrit, datés des 4 et 8 janvier 16397. De plus, en 1653, Christiaan Huygens

4. Voir la démonstration de £ MANZINI, art. cit.

5. La premiere mention du tourneur était dans une lettre de Huygens a Descartes, 28 octobre 1635
(AT, 590), la derniere dans une lettre de Descartes a Mersenne, 4 mars 1641 (AT III, 331).

6. Pour un compte rendu détaillé des tentatives de fabrication de lentilles hyperboliques et de la
machine a meuler les lentilles, voir D. Graham BURNETT, Descartes and the Hyperbolic Quest: Lens
Making Machines and Their Significance in the Seventeenth Century, Philadelphia, 2005, p. 59-69 ; et
Fokko Jan DIJKSTERHUIS, « Constructive thinking: a case for dioptrics », dans L. L. Roberts et al (eds.),
The Mindful Hand: Inquiry and invention from the late Renaissance to Early Industrialisation, Chicago,
2007, p. 59-82, surtout p. 61-67.

7. La Haye, Koninklijke Bibliotheek, KA 47. Les dessins se trouvent aux folios 539r-542r ; voir aussi
5461 ; quelques recettes aux 5501-555v;; les dates a fo. 539r et a fo. 550r. Je remercie le conservateur des
manuscrits Jeroen Vandommele de m’avoir fourni une reproduction, ainsi que Fokko Jan Dijksterhuis
de m’avoir signalé la thése de doctorat de Willem PLOEG, « Constantijn Huygens en de natuurwe-
tenschappen » (Rotterdam, 1934, p. 36-37). Voir aussi Cornelis DE WAARD (ed.), Journal tenu par



Bulletin cartésien LV

(le fils de Constantijn) mentionna un lunetier appelé « maitre Paulus », peut-étre
le méme artisan d’Amsterdam®. C’était la tout ce que 1’on savait, et il me paraissait
assez risqué d’affirmer avec Ploeg qu’« il n’est pas trop audacieux de supposer que
maitre Paulus est le tourneur d’Amsterdam® ». Mais Ploeg semble avoir eu raison.
Silesinformations supplémentaires, surtout biographiques, permettant de lier maitre
Paulus au tourneur, faisaient défaut, cette lacune vient maintenant d’étre comblée
grace aux sources d’archives accessibles en ligne.

Un poste pour le tourneur a Leyde

Avant de présenter ce que nous avons trouvé jusqu’a présent, considérons la der-
niere mention du tourneur dans la correspondance entre Descartes et Huygens, qui
fournit un indice crucial. En juillet 1640, Descartes et Huygens ont aid€ le tourneur
dans sa tentative d’obtenir un poste a Leyde. Le 27 juillet, Huygens écrivit a Descartes :

Monsieur,

La lettre qu’il vous a plu m’écrire en faveur de notre tourneur me trouva aupres de
Hulst, sur le point d’un voyage que Son Altesse me commanda de faire pour son service
ala Haye en extréme hate [...] Mais tout ce remuement ne fut pas capable de me faire
négliger vos commandements, que je révere tant. Je pressai soudainement le Capitaine
des Gardes de me donner la lettre qu’on vous avait induit a lui faire demander ; et le
lendemain en fus moi-méme le porteur jusqu’a La Haye, d’ot je la fis promptement
passer a Leiden, espérant qu’elle y aura fait les effets qu’on s’en est promis. (AT III, 749)

Descartes répondit de Leyde le 31 juillet 1640 :

Monsieur,

Je tiens a une extréme faveur que, parmi tant de diverses occupations et tant d’impor-
tantes affaires qui doivent passer par votre esprit, vous daigniez encore vous souvenir
d’une personne si inutile comme je suis. Et je ne doute point que les lettres que vous
avez pris la peine de procurer pour le tourneur n’aient porté coup ; mais il n’en a pas
encore senti les effets, sinon en tant que Messieurs de cette ville n’ont jusqu’ici donné
a personne la place qu'’il désire, et que le visage de ceux auxquels il a parlé ne lui en a
point 6té I'espérance. (AT III, 750-751)

Le tourneur avait jeté son dévolu sur un poste a Leyde - peut-étre Descartes ’en
avait-il averti - et il trouva Descartes disposé a agir en sa faveur. Ce dernier écrivit
a Huygens pour obtenir du Capitaine des Gardes de Son Altesse une lettre dont le
tourneur avait apparemment besoin pour obtenir le poste °. A la fin juillet, cepen-
dant, aucune décision n’avait encore été prise par les « Messieurs de cette ville »
(Leyde). Le poste en question semble étre un poste public, puisque les magistrats
de la ville en ont la charge. Si c’est le cas, il pourrait s’agir d'un poste dans le service

Isaac Beeckman de 1604 a 1634, t. 3, La Haye, 1945, p. X111* ; et Huib ZUIDERVAART, « The invisible tech-
nician made visible: Telescope making in the Dutch Republic », dans A. Morrison-Low et al. (eds), From
Earth-bound to Satellite: Telescopes, Skills and Networks, Leyde, 2012, p. 71-72, 81.

8. Christiaan HUYGENS, (Euvres compleétes, t. 1, La Haye, 1888, p. 215.
9. W.PLOEG, « Constantijn Huygens en de natuurwetenschappen », p. 37.

10. George Gleser (d.1652), Capitaine des Gardes du prince d’Orange. En 1645, Frans van Schooten
Jr demanda également a Huygens une recommandation de Gleser concernant sa nomination a I'uni-
versité de Leyde, voir Jantien DOPPER, « A life of learning in Leiden: The mathematician Frans van
Schooten (1615-1660) », thése de doctorat de I'université d’Utrecht, 2014, p. 38.

159



160

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

municipal ou a l'université. De nouvelles informations biographiques sur maitre
Paulus apportent plus de lumiere sur cette question.

Paulus Claesz van Arnhem, tourneur

A partir de divers actes notariés et d’autres documents d’archives, nous pou-
vons extraire les informations suivantes sur Paulus Claesz van Arnhem. La premiére
mention jusqu’a présent est ’annonce de son mariage avec Josijntje Jans (Bosmans)
a Amsterdam en 1630 " : le registre mentionne qu’il est tourneur d’ébéne de métier
venant d’Utrecht, et qu’il était veuf de Lysbeth Jans ; Josijntje venait de Haarlem.
Le couple eut cinq enfants, qui naquirent a Amsterdam entre 1632 et 1653, mais
seulement deux fils atteignirent 1’age adulte 2. Deux actes notariés de 1656 et 1667
mentionnent son age comme étant de 50 et 60 ans, donc il était né vers 1607 3.
Il mourut en 1671 ™. Son prénom est Paulus, parfois écrit Pauls ou Pouwels. Son
patronyme Claesz (« fils de Claes ») est mentionné dans la plupart des cas. Dans de
nombreux cas, il porte le nom de famille Van Arnhem, mais on trouve aussi le nom
de famille Cleijn, ce dernier semblant en fait étre le plus courant. En comparant tous
ces documents, il ne peut y avoir aucun doute que nous avons affaire a une seule et
meéme personne. De nombreux documents indiquent que Paulus Claesz était tour-
neur, et on doit pouvoir déduire qu’il est la personne dont les dessins se trouvent
dans les papiers de Huygens.

Paulus Claesz van Arnhem, maitre d’armes

Un acte du 15 juin 1641, rédigé a Leyde (le plus ancien document hors d’Amster-
dam que j’ai trouvé), mentionne une deuxiéme profession de Paulus Claesz van
Arnhem. Il est dit étre schermmeester ende kunst draeyer (maitre d’armes et tourneur ).
Son adresse est le Rapenburg, ot Descartes vivait également. La profession de maitre
d’armes est donnée dans la plupart des documents apres juin 1641 ; dans un deu-
xieme acte de Leyde, d’aofit 1641, c’est méme la seule profession mentionnée 1. Les
signatures dans ces documents et dans ceux d’Amsterdam mentionnés ci-dessus
sont clairement de la méme personne. Ainsi, maitre Paulus n’était pas seulement
tourneur, mais aussi maitre d’armes.

11. Archives municipales d’Amsterdam (GAA), Ondertrouwregister, numéro d’archive 5001, numéro
d’inventaire 436, p. 121. Ci-apreés, nous abrégerons « numéro d’archive » en « arch. », « numéro d’in-
ventaire » en « inv. », « archives notariales » en « NA » (le nom du notaire sera indiqué, précédé de
«not. ») et les registres des baptémes, mariages et sépultures en « DTB ».

12.  GAA, DTB. Les deux premiers enfants ont tous deux étés baptisés Annetje (1632, 1637) ; la pre-
miere fille est probablement décédée avant la naissance de la seconde. Puis ont suivi Claes (1639),
Paulus (1643) et Alexander (1653). Dans le testament de maitre Paulus datant de 1669, seulement deux
enfants sont mentionnés, Claes et Paulus (GAA, NA, arch. 5075, not. R. Duee, inv. 2468, p. 342-344).

13. GAA, NA, arch. 5075, not. P. de Bary, inv. 1706B, p. 1403-, date: 23 novembre 1656 (voir Jaap VAN
DER VEEN, « By his own hand: The valuation of autograph paintings in the 17'" century », dans A
Corpus of Rembrandt Paintings, t. 4, Dordrecht, 2003, p. 38) ; NA, arch. 5075, not. H. Friesma, inv. 3084,
p. 782, 14 novembre 1667.

14. Il rédigea son testament le 16 décembre 1669 (note 8), Iéguant a son fils Paulus tous les instru-
ments servant au tournage et au polissage ; aucune mention n’est faite d’épées, etc. Selon un acte daté
du 11 juin 1671, il est toujours en vie, mais selon un acte daté du 16 septembre 1671, sa femme est veuve
(GAA, NA, arch. 5075, not. J. de Vos, inv. 29724, p. 424 ; not. R. Duee, inv. 2470, acte n°® 159).

15. Archives de Leyde (ELO), NA, arch. 506, not. P. van Leeuwen, inv. 274, act n° 131. Un kunst draeyer
est un tourneur qui travaille sur or, argent, ivoire et bois précieux.

16. ELO, NA, arch. 506, not. P. van Leeuwen, inv. 275, acte n° 33.).



Bulletin cartésien LV

Est-il possible de relier la présence de Paulus Claesz comme maitre d’armes a
Leyde en 1641 avec le poste que Descartes et Huygens tentérent d’obtenir pour le
tourneur? Il semble qu’il y avait eu un recrutement de maitre d’armes a I'université
de Leyde a I'été 1640. Le maitre d’armes régulier était Henrick van Taden, qui est
mentionné plusieurs fois dans les registres du sénat universitaire, soit parce qu’il
demandait un salaire annuel (en 1637 et en 1638, refusé les deux fois ; I'enseignant
était payé pour ses lecons directement par les étudiants), soit parce qu’il se plaignait
des professeurs de médecine qui, avant leurs démonstrations dans le théatre anato-
mique, avaient1’habitude de traverser les cours d’escrime voisins 7. Début juin 1640,
un certain Joachim Camerarius demanda au sénat universitaire s’il pouvait prendre
la place (apparemment vacante) du « gladiateur » (maitre de combat ou d’armes) Van
Taden. Cependant, le sénat décida de demander au magistrat de reporter 1’affaire
jusqu’a ce qu'ils se soient décidés 8. Ces circonstances correspondent a la situation
décrite dans la lettre de Descartes a Huygens de fin juillet 1640 : aucune décision
quant a savoir qui obtiendrait le poste n’avait encore été prise. La présence attestée
de Paulus Claesz van Arnhem a Leyde un an plus tard, dans des documents qui le
décrivent a la fois comme tourneur et maitre d’armes, laisse penser qu’il est le tour-
neur d’Amsterdam. Cette hypothése est corroborée par Huygens lui-méme dans une
lettre sur laquelle nous reviendrons brievement.

Obtint-il le poste de maitre d’armes? On ne peut encore le confirmer . Nous ne
savons pas non plus quand exactement il arriva a Leyde ni combien de temps il y resta.
Mais nous pouvons étre certains qu’il devint « maitre d’armes de Son Altesse » a’Ecole
[lustre et au College d’Orange de Breda. Ces instituts d’enseignement supérieur
avaient été fondés en 1646 par le stathouder Frédéric-Henri, prince d’Orange. Deux
des trois administrateurs (curateurs) de ces instituts étaient le théologien André Rivet
et Constantijn Huygens. En aolit 1647, maitre Paulus présenta sa lettre de nomina-
tion au recteur. Ce dernier fut surpris, écrivit-il a Huygens, que le maitre d’armes
de Son Altesse d{it recevoir un salaire annuel - égal au salaire d’un soldat ; le recteur
mentionne quelques réserves sur ce traitement spécial - et que le maitre était arrivé
a Breda sans le sou et sans arrangements appropriés. Cependant, le recteur assura
Huygens que toutes les questions pratiques seraient prises en charge 2°.

Néanmoins les choses ne se passérent pas si bien pour Paulus Claesz.
En février 1648, il est réprimandé pour son penchant pour la boisson, et I’affaire

17. P. C. MOLHUYSEN, Bronnen tot geschiedenis der Leidsche universiteit, t. 2, La Haye, 1916, p. 216,
222, 223. Van Taden quitta Utrecht pour Leyde en 1636, mais mourut a Utrecht en janvier 1643 (Het
Utrechts Archief, DTB, « Henrick Schermmeester »).

18. «Iun. 5 [1640]. Cum exhibitus esset libellus supplex a Ioachimo Camerario, qui petebat in locum
Henrici gladiatoris substitui, visum est petendum a Magistratu, ut adhuc aliquamdiu res differre-
tur, done gravamina sua proponeret atque exhiberet Senatus Academicus. » MOLHUYSEN, Bronnen,
volume 2, p. 243. Le nom « Joachim » figurant dans les registres universitaires est probablement une
erreur pour Johannes, car Johannes Camerarius est mentionné dans divers registres municipaux de
Leyde entre 1638 et 1642 en tant que maitre d’armes (vechtmeester).

19. Dans MOLHUYSEN, Bronnen, op. cit, aucune autre mention n’est faite concernant le poste de
maitre d’armes. On pourrait peut-étre trouver des informations a ce sujet dans les archives munici-
pales, mais comme ce poste n’était pas rémunéré, cela n’est pas certain.

20. Lodewijk Gerard van Renesse a Huygens, 6 février 1647, dans J. A. WORP (éd.), De briefwisseling
van Constantijn Huygens, t. 4, La Haye, 1914, p. 387, lettre 4 540. Il convient de souligner que, dans cette
lettre et celles qui suivent peu apres, le nom complet du maitre d’armes n’est pas mentionné, mais
I'étude de Langedijk (note 19) donne son nom complet, Paulus Claesz van Arnhem, ce qui ne laisse
aucun doute sur I'identité du maitre d’armes. La correspondance de Huygens peut étre consultée en
ligne, tant I'’édition de Worp que, dans la plupart des cas, les manuscrits : https://resources.huygens.
knaw.nl/briefwisselingconstantijnhuygens/en/index_html

161



162

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

est discutée entre Rivet et Huygens. Huygens écrivit a Rivet son dépit d’entendre
parler du probleme d’alcool de maitre Paulus et indiqua qu’il n’avait pas remarqué
cette faiblesse dans le passé, quand le maitre séjournait dans sa maison pendant deux
ou trois semaines a la fois?! - remarque qui constitue une preuve supplémentaire que
le maitre d’armes doit étre la méme personne que le tourneur dont les dessins et les
recettes se trouvent dans la collection de papiers de Huygens.

En juillet 1648, le maitre d’armes est mis en prison pendant 24 heures, apres
avoir repris et insulté un étudiant en public ; la rumeur rapportait également, selon
Rivet, que Paulus Claesz n’était pas compétent dans I’art de 'escrime 22, A I'été 1651,
le maitre d’armes blessa gravement un étudiant lors d’'un combiat, et il fut traduit en
justice. Huygens écrivit un long et ardent plaidoyer a la veuve du prince d’Orange,
Amalia van Solms, en faveur du « pauvre maitre des armes », insistant pour que maitre
Paulus soit entendu avant d’étre condamné, non pas parce que lui (Huygens) était
responsable de la nomination de cet « homme de rares qualités », mais parce qu’ «il
est encor temps de faire ce qui est de raison et de droit ». Selon Huygens, ’homme
était innocent et s’était défendu contre un assassin 2. La position de Paulus Claesz a
Breda devint cependant intenable, et, sur les conseils du recteur, le maitre d’armes fut
renvoyé par le Prince en 1652. Il retourna a Amsterdam ot il continua sa profession de
maitre d’armes, et parvint méme a devenir maitre d’armes de la ville, ce qui signifie
qu’apres avoir passé un examen, il entrainait les civils a I’école d’escrime de la ville 4.

conclusion

La convergence des preuves ne laisse guére de doute que Paulus Claesz van
Arnhem était le tourneur d’Amsterdam. La chronologie correspond précisément :
il travailla sur le projet de taille de lentilles de Descartes entre 1635 et 1640, et ses
dessins ornementaux et recettes se trouvent dans les papiers de Huygens, datés de
janvier 1639. La tentative de Descartes et Huygens en juillet 1640 d’obtenir un poste
pour le tourneur a Leyde, suivie de la présence documentée de Paulus Claesz dans
cette ville a la fois comme tourneur et maitre d’armes en 1641, fournit le lien bio-
graphique. La propre remarque de Huygens dans sa correspondance selon laquelle
maitre Paulus avait séjourné dans sa maison « pendant deux ou trois semaines a la
fois » offre une preuve supplémentaire que le maitre d’armes de Breda est la méme
personne que le tourneur dont le travail est documenté dans la collection de papiers
de Huygens et sa correspondance avec Descartes.

21. Huygens a Rivet, 13 février 1648, Worp, Briefwisseling, t. 4, p. 456, lettre 4 755.
22. Riveta Huygens, 14 juillet 1648, Worp, Briefwisseling, t. 4, p. 4835, lettre 4 840.

23. Huygens a Amalia van Solms, 19 décembre 1651, Worp, Briefwisseling, t. 5, p. 132, lettre 5203. Je
cite le manuscrit. Voir aussi Huygens a Amalia van Solms, 14 décembre 1651, WORP, Briefwisseling, t. 5,
p. 131-132, lettre 5201, et Van Vliet a Huygens, 13 septembre 1651, WORP, Briefwisseling, t. 5, p. 117-
118, lettre 5177. Voir aussi D. LANGEDIJK, « De Illustre Schole en de Collegium Auriacum te Breda »,
Taxandria: Tijdschrift voor Noordbrabantsche Geschiedenis en Volkskunde, 42 (1935), p. 31-32. D’apres
Langedijk, I'’étudiant se nommait Bartholomeus Snellius.

24. Archives municipales de Breda, « Paulus van Arnhem » est mentionné dans le régistre de I'Eglise
protestante Vertrokken lidmaten [“Membres partis”] Breda 1642-1679, inv. 88, fol. 20v, date 9 novembre
1652, attestation envoyée a Amsterdam. Dans sa biographie de Descartes, Adrien Baillet raconte la
rencontre d'un membre de I'équipage de I'ambassadeur frangais Pierre Chanut avec un maitre d’armes
dans le port dAmsterdam en 1645. Ce dernier « se vantait de connaitre [Descartes] mieux que per-
sonne, pour I'avoir hanté souvent en différents endroits de la Hollande ». Le maitre d’armes parlait a
coeur ouvert des opinions religieuses de Descartes (BAILLET, La vie de Monsieur Descartes, Paris, 1691,
t. 2, p. 277-278). Comme ce maitre d’armes devait naviguer avec Chanut vers la Suede, il semble peu
probable qu’il s’agisse de Paulus Claesz van Arnhem.



Bulletin cartésien LV

Identifier le tourneur est plus que résoudre une énigme biographique. Cette
identification éclaire le monde des artisans liés a1’élite intellectuelle de la République
néerlandaise. Maitre Paulus était un artisan polyvalent qui travaillait avec des maté-
riaux précieux et devint plus tard maitre d’armes. Sa carriére illustre a la fois les
opportunités et la précarité d'une telle vie. 'échec de I'entreprise de taille de len-
tilles, malgré le génie théorique de Descartes et le soutien de Huygens, nous rappelle
que I'innovation scientifique de la premiere modernité exigeait non seulement des
idées brillantes mais aussi les compétences pratiques et le caractere parfois incertain
des hommes qui tentaient de les réaliser. Il est également intéressant de voir que
Descartes et surtout Huygens maintinrent une attitude constamment bienveillante
envers maitre Paulus, lui obtenant des postes et le défendant lorsqu’il eut de graves
ennuis. Ce patronage continu révele les liens personnels et le sens de 1'obligation
qui pouvaient se développer entre 1’élite et les artisans des compétences desquels
ils dépendaient.

Erik-Jan Bos (Laboratoire SPHERE, UMR 7219. CNRS - Université Paris Cité.
ERC Philiumm n. 101020985)

lll. Sur la découverte récente d’'un texte judéo-cartésien du XVIile siécle

Dans le cadre d’un projet portant sur la réception de la pensée cartésienne dans la
philosophie juive ('ERC « Jewish Translation and Cultural Transfer in Early Modern
Europe »), j’ai découvert qu'un manuscrit, certes déja répertorié mais a peine étudié,
s’avere exceptionnel, a la fois juif et cartésien - citant explicitement Descartes et
faisant un usage abondant de sa philosophie *. Louvrage, Yedi‘at Hashem-Elohim (La
Connaissance de Dieu), est daté de 1710 et a été rédigé par Alexander Ziskind, fils du
dayan (juge religieux) Samuel Zanwil Santadpad (Saint-Avold) de Metz, et également
I'auteur d’'une grammaire hébraique imprimée a Kiitten en 1718 avec 'approba-
tion du rabbin de Dessau, Isaac Gershon Landsberg?¢. Pendant un certain temps,
Ziskind fut professeur d’hébreu a I'université de Leyde et entretint des liens avec
les milieux orientalistes qui s’y trouvaient?. Il joua également un certain role dans
les intrigues politiques du marquis Philippe de Gentil de Langallerie (1661-1717) %8,
Aujourd’hui conservé a la bibliothéque de I'université de Leyde (Ms. Or. 4811), le
manuscrit retrouvé comprend 46 feuillets du Yedi‘at Ha-Elohim ainsi que plusieurs
pages consacrées a la grammaire et a la polémique antichrétienne, rédigées dans
une écriture ashkénaze semi-cursive?. La reliure du X1x¢ siecle est lache et les pages
sont imparfaitement ordonnées. Bien que I'introduction annonce sept parties, le
texte s'interrompt brusquement au début de la quatrieme, laissant des doutes sur
son achévement.

25. Voir Moritz STEINSCHNEIDER, Catalogus Codicum Hebraeorum Bibliothecae Academiae Lugduno-
Batavae, Leyde, 1858, p. 305-306 ; cette notice ne fournit que des informations élémentaires et ne
décrit ni les principaux arguments ni les sources de 'ouvrage.

26. Alexandre ZISKIND DE METZ, Sefer Derekh Ha-Kodesh, Kothen, 1718.

27. Voir un poeéme de lui dans Johann Heinrich HOTTINGER, Discursus gemaricus de incestu, creatio-
nis, et currus opere ex cod. Hagiga Cap. 2 Misn. 1 petitus (Leyde, 1704), p. 4.

28. Lanature de son implication demande encore a étre étudiée plus en détail ; pour une lecture des
sources pertinentes, ainsi qu'une analyse et quelques hypotheses, voir David KAUFMANN, « Relations
du marquis de Langallerie avec les Juifs, notamment avec Alexandre Siisskind d’Amsterdam », Revue
des études juives, 56 (1894), p. 193-211.

29. Composé de 2 feuillets non numérotés, 148 pages numérotées et 14 feuillets supplémentaires,
de dimensions 195 x 155 mm.

163



164

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Dans la préface, I'auteur présente le traité comme une défense philosophique
du judaisme. Les trois premieres parties réfutent les « négateurs de Dieu », appelés
makchisé-El, (apparemment une des premieéres traductions hébraiques du terme
«athées ») par trois moyens différents : 1° des preuves philosophiques de I’existence
de Dieu, centrées sur un argument ontologique de type cartésien, accompagnées de
réflexions sur le probleme du mal ; 2°I'immortalité de ’ame, fondée sur un dualisme
strict et s’appuyant explicitement sur la Cinquiéme partie du Discours de la méthode,
qui traite les animaux comme des automates afin de mieux mettre en relief la nature
spirituelle de ’homme; et 3° une formulation du consensus gentium se concluant par
desréfutations des révélations chrétienne et islamique. La quatriéme partie, incom-
pléte, entreprend de soutenir la révélation juive d'un raisonnement philosophique.

Chose tout a fait remarquable : on trouve dans ce manuscrit des termes emprun-
tant directement a la terminologie cartésienne. Ainsi, pour décrire I'ame comme une
entité distincte, ’auteur la désigne en hébreu sous le nom de ‘atzamot makhshavi
- innovation linguistique absente des écrits médiévaux et correspondant tout a fait
a lares cogitans cartésienne. Outre Descartes, I’auteur cite des figures telles qu'Hugo
Grotius et Alexander Ross, témoignant de sa familiarité avec leurs ceuvres .

Ce manuscrit montre que les idées cartésiennes avaient pénétré, au début du
XVIII® siecle, les élites juives ashkénazes, non seulement en Italie, mais aussi dans
les terres allemandes®. A ma connaissance, il s’agit du plus ancien texte hébraique
connu citant directement Descartes, offrant un témoignage rare d'un cartésianisme
théologique au sein des cercles intellectuels juifs. Une analyse détaillée des rapports
de ce texte avec d’autres sources cartésiennes et avec les usages juifs de Descartes sera
présentée ailleurs.

Ahuvia GOREN (The Polonsky Academy at the Van Leer Institute, Jérusalem), trad. D. A.

IV. D'un droit a la paresse chez les singes dans la lettre & Chanut
du 1¢ novembre 1646

Nous trouvons dans la lettre a Chanut du 1 novembre 1646 la réflexion suivante :
«sij’avais été seulement aussi sage qu’on dit que les sauvages se persuadent que sont
les singes, je n’aurais jamais été connu de qui que ce soit, en qualité de faiseur de
livres : car on dit qu’ils s'imaginent que les singes pourraient patrler, s’ils voulaient,
mais qu’ils s’en abstiennent, afin qu’on ne les contraigne point de travailler » (AT IV
535, 6-12).

Sijedois alalecture particulierement acribique de Vincent Carraud d’avoir attiré
mon attention sur ces lignes malicieuses ot Descartes, évoque - plaisamment? - la
possible aptitude des singes a la parole et surtout la subtilité qui les conduit a se
garder d’en faire usage, afin de préserver leur oisiveté, je lui dois également une pro-
fonde perplexité : d’ot1 Descartes pouvait-il tirer cette idée, prétée a ceux qu’il appelle

30. Parmi les sources reconnues de I'ouvrage, on compte Hugo GROTIUS, De veritate religionis
Christianae, Paris, 1627 ; Alexander ROsS, Pansebeia, Londres, 1665 ; et, en francais, Alexandre RosS,
Les Religions du monde, ou Démonstration de toutes les religions connues de I’Asie, Afrique, Amérique et de
IEurope, depuis le commencement du monde jusqu’a présent, trad. T. La Grue, Amsterdam, 1666.

31. Pourles mentions de Descartes en contexte juif italien, voir David RUDERMAN, Jewish Thought and
Scientific Discovery in Early Modern Europe, New Haven et Londres, Yale University Press, 1995, p. 267
et 324 ; Ahuvia GOREN, « The Scientific Method, the Atomist Theory, and Rabbi Moshe Chefetz’s Bible
Commentary (1666-1710) », Zion, 88, 2022, n° 1, p. 75-102 [en hébreu] ; « Continuance or Decline?
Jewish Engagements with Early Modern Scholasticism », Aleph. Historical Studies in Science and Judaism,
24, p. 347-438 (a paraitre en 2026).



Bulletin cartésien LV

« les sauvages »? Rien de tel chez aucun des historiens, chroniqueurs, naturalistes,
ou philosophes de I’Antiquité : ma science était prise en défaut!

C’est le spécialiste des animaux dans le monde antique, Jean Trinquier (un grand
merci alui!), que je consultai alors pour me confirmer la chose, qui nous tira d’affaire
en nous renvoyant au magnifique article de Grégoire Holtz*2, qui nous conduisit
tout droit au P Colombin et a son correspondant Nicolas-Claude Fabri de Peiresc.

Voici I'extrait de I'ouvrage du P. Colombin cité d’apres le P. Ubald d’Alencon,
Relation inédite d’un voyage en Guinée adressée en 1634 a Peiresc par le P. Colombin
de Nantes, Vannes et Paris, Lafolye Freres & Honoré Champion, 1906, p. 8-933:

Iy a aussi des singes de diverses especes et d’aussi grands comme un dogue, qui sont
merveilleusement forts et capables d’abattre un homme soubs leurs pattes, au reste
meéchants, vicieux de malice. Nous en amenions un de ceste grandeur qui se jetta dans
la mer pour éviter les coups qu’on luy vouloit donner et ne peusmes jamais le retirer.
Je crois bien que ces gros seroient capables de travailler et c’est un dire parmi ces sauvages
que ces animaux ne veulent parler afin de ne rien faire.

Jean-Louis POIRIER (Paris)

V. Sur la nouvelle édition des Régles pour la direction de I'esprit
faite a partir d'une copie retrouvée dans la bibliothéque de I'univer-
sité de Cambridge

En 2011, Richard Serjeantson a découvert dans la bibliotheque de Cambridge une
nouvelle copie des Regulae ad directionem ingenii. Lévénement aurait été de moindre
importance s’il ne s’était révélé a I’examen fournir une version assez différente de
celles qui étaient connues?. Outre que le texte est sensiblement plus court (de pres
de moitié), présenté différemment (d’abord I’énoncé de régles, par groupes, puis leurs
commentaires), il comprend des variantes qui ne peuvent étre le fait d’'un copiste.
Ceci concerne aussi bien des variations de contenu que de structure. Ainsi la version
de Cambridge (désormais C) comprend une courte préface, de méme qu’'une des-
cription du plan sensiblement différente et placée a un autre endroit. Les éditeurs
considerent que nous avons affaire a un texte que Descartes avait fait circuler avant
la version plus compléte connue jusqu’a présent — qu’ils désignent comme version
post mortem, vocabulaire que je suivrai par la suite .

32. Grégoire HOLTZ, « Le droit a la paresse? Unité du genre humain, animaux travailleurs et peuples
paresseux a la Renaissance », in E Lestringant, P-E Moreau et A. Tarréte, éd., LUnité du genre humain.
Race et histoire a la Renaissance, Paris, Presse Université Paris-Sorbonne, « Cahiers V. L. Saulnier » n° 31,
2014, p. 155-169.

33. Louvrage est disponible sur Gallica : https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k106268;.

34. Rappelons que nous ne possédons pas de manuscrit autographe de ce texte, qui était jusqu’a pré-
sent accessible a travers trois copies : I'une, manuscrite, se trouve a Hanovre (H), dans les archives
de Leibniz qui I'avait vraisemblablement recue de Tschirhnaus en 1683 ; les deux autres, en version
imprimée, sont une traduction néerlandaise parue en 1684 chez Jan Rieuwertsz (Brieven: Derde deel,
Neffens een nette Verhandeling van het Licht) et la copie imprimée dans I'édition des Opuscula posthuma
parue a Amsterdam en 1701 (A). Une édition critique du texte comparant les trois copies a été effec-
tuée par G. CRAPULLI : Regulae ad directionem ingenii, by René Descartes, The Hague, Martinus Nijhoff,
1966. Sur la datation de la copie de Leibniz, voir H. BREGER, « Uber die Hannoversche Handschrift der
Descartesschen Regulae », Studia Leibnitiana (15), 1983, p. 108-114.

35. Je reviens plus bas sur les éléments qui leur semblent permettre d’établir que cette version est
antérieure a celle qui était connue. Que cette derniere puisse étre qualifiée de post mortem se justifie
du fait que le manuscrit de Hanovre provient d’une copie faite pour Tschirnhaus, dont Breger estime
qu’elle a été faite a partir de 'original que possédait Clerselier, voir Breger (1983), p. 114.

165



166

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Indépendamment de cette hypothese, le simple fait que I'on dispose de deux
versions constitue une surprise de taille puisqu’il s’agit d’un texte dont on pensait
que Descartes I’avait gardé par-devers lui jusqu’a sa mort, sans jamais s’y référer
explicitement ni le communiquer. Malheureusement, les recherches menées par
R. Serjeantson et M. Edwards pour remonter la piste de cette copie n’ont pas permis
de retrouver la maniere dont il avait pu circuler a son époque. Tout au plus sait-on
qu’il était propriété de ’évéque John Moore en 1697, dans une collection qui fut
ensuite acquise en 1715 par le roi George I et donnée a la bibliotheque de 1'uni-
versité de Cambridge. Ils ne sont pas non plus parvenus a déterminer 'identité du
copiste. Le mystere reste donc entier sur les circonstances premiéres de sa copie et
de sa transmission.

Il aura fallu douze années pour que cette nouvelle édition vienne au jour. Le choix
qu’ont fait les éditeurs a été de reproduire en regard du nouveau document I'editio
princeps de 1701 (A), en indiquant en gras les différences entre les deux versions et,
dans 'apparat critique, les variantes entre les versions post mortem. Le texte latin est
suivi d’'une traduction anglaise, présentée également selon la double disposition.
Le tout est accompagné d’une riche introduction (p. 1-142) qui en détaille et dis-
cute les principaux éléments de nouveauté ainsi que les questionnements ouverts.
Plusieurs tableaux tres utiles récapitulent les différences entre les versions. Le choix
d’une édition en vis-a-vis est également précieux pour faire les comparaisons d’'un
coup d’ceil, mais il augmente aussi considérablement le nombre de pages du volume,
et donc, malheureusement, son prix.

Parmi les éléments de discussion les plus importants ouverts par cette décou-
verte, figurent assurément les questions qu’elle amene sur le cheminement de la
pensée de Descartes. Les éditeurs argumentent, en effet, sur le fait que cette copie est
indépendante des autres versions connues et qu’elle leur est antérieure. Dans leur
reconstruction, celle de Cambridge a été achevée avant 1629, le traditionnel termi-
nus ad quem proposé pour le traité. Cela signifie donc que la version plus complete
aurait été réalisée apres. Ils ameénent un certain nombre d’arguments tendant a la
déplacer vers 1632, voire 1634, hypothese totalement nouvelle dans le commentaire
et dont j’essayerai d’indiquer a quel point elle peut changer notre appréciation du
projet cartésien.

Dans cette note de lecture, je voudrais m’arréter sur ces éléments et les compléter.
J'insisterai particulierement sur 'articulation entre mathématiques et philosophie
et quelques thémes afférents bien connus, au premier rang celui de la mathesis uni-
versalis, mais aussi la question de I’analyse, de la distinction entre déduction directe
et indirecte ou les premiers développements d’une algébre géométrique. Tous ces
éléments jouaient, en effet, jusqu’a présent un role important dans la compréhension
de la méthodologie développée par Descartes a '’époque des Regulae. Or une grande
surprise de la version de Cambridge est qu’elle ne comprend aucun de ces passages °.
Ceci rouvre donc naturellement la question de la connexion entre ces orientations.
11 se trouve, par ailleurs, que nous disposons d’un certain nombre de documents
sur le contexte ot Descartes pratique les mathématiques a partir de 1630 - dans un
milieu, j'y reviendrai, bien différent de ceux au sein desquels il avait évolué jusqu’a
présent - et qui n’ont pas été proprement étudiés (précisément parce qu’on estimait

36. Pour étre plus précis, C comprend la régle XVI dans laquelle est posé le principe d'une traduction
algébrique des grandeurs représentée schématiquement a 'aide de segments et de rectangles (exposé
dans la regle XIV). Bien plus, cette expression est présentée a ’aide de la notation exponentielle. Mais
elle ne comprend pas les régles suivantes (XVII-XVIII) qui explicitent les opérations sur ces grandeurs.
C’est en ce sens que je dirai que 1’algebre géométrique est absente de C.



Bulletin cartésien LV

que les Regulae avaient été écrites avant). Sans entrer dans leur détail, j’aimerais décrire
certains de ces documents et montrer comment ils pourraient renforcer I'idée d’'une
version post mortem plus tardive que ce que ’on pensait.

Le probleme de la datation des Regulae

Avant de revenir sur les nouveaux éléments, rappelons que les dates proposées
pour la rédaction des Regulae pouvaient s’étaler de 1619 a 1628, avec différentes
combinaisons de ces périodes pour ceux qui défendaient la nature composite du
texte. Les arguments avancés étaient assez fragiles et la vérité est qu’on ne savait
pas dater le texte avec précision. Ainsi s’appuyait-on parfois sur la proximité entre
le programme d’une scientia penitus nova présenté a Beeckman en mars 1619 et
I'idée de mathesis universalis introduite dans la seconde partie de la Regle IV pour
les identifier 3. Mais tout ce que nous dit ce rapprochement est que Descartes se
préoccupe deés 1619 d’une théorie unifiée des mathématiques, non pas que 1'on
peut identifier 'une a l'autre. De fait, lorsque 'on prend la peine de comparer les
deux dispositifs, on ne peut qu’étre frappé par leur différence : la lettre a Beeckman
repose tout entiere sur un programme de classification des problemes au moyen
des courbes et des nombres entrant dans leur solution - selon une inspiration qui
présidera a la seconde partie de La Géomeétrie, mais uniquement pour les courbes**;
les Regulae, quant a elles, reposent sur un programme de calcul géométrique ot il
n’est jamais question de courbes (le mot n’apparait dans aucune des versions) - selon
une inspiration qui présidera au premier livre de La Géomeétrie*. Le fait que ces deux
programmes aient trouvé une forme d’unité en 1637 ne nous dit malheureusement
rien, sauf lecture téléologique, sur leur possible conjonction antérieurement au
dispositif spécifique de La Géométrie - dont on sait, par ailleurs, que le probleme de
Pappus, résolu début 1632, fut un « catalyseur essentiel *! ». Ajouté a la déclaration
explicite de Descartes a Jean Ciermans sur le fait que cette unification ne concerne
désormais que la géométrie, on voit bien la fragilité de ce genre de raisonnement « par
résonance », qui se contente de rapprochements vagues sans entrer dans le détail des
pratiques mathématiques mises en jeu.

Pour le terminus ad quem, un argument souvent invoqué, et plus solide, est la
mention du probleme de l’anaclastique faite a la Regle VIII et qui se trouve dans

37. AT X, 156-158. Descartes avance en effet qu’elle permettra « de résoudre en général toutes les
questions que I'on peut proposer en n’importe quel genre de quantité, tant continue que discontinue,
mais chacune selon sa nature ».

38. Parmi les commentateurs récents, c’est notamment la position de John Schuster qui, pour cette
raison, refuse I'idée que C puisse étre antérieur aux versions post mortem. Je reviens sur cette interpré-
tation plus bas.

39. Le paralléle avec la classification des nombres est, en effet, une impasse (ou, si I'on veut, repose
sur une analogie trompeuse). Ainsi le programme de la géométrie ne se présente-t-il pas comme uni-
fiant 'arithmétique et la géométrie, méme s'il mobilise un dictionnaire limité de traduction entre
leurs opérations €lémentaires. C’est ce que Descartes exposera tres clairement a Ciermans en 1638 en
avangant que sa géométrie ne permet pas de traiter de questions de théorie des nombres (AT I, 70-71).

40. Mais avec une différence essentielle en ce que les Régles proposent, dans la regle XV, de repré-
senter 1'unité soit comme un segment, soit comme un point. Ici encore, le fait que La Géomeétrie ne
recourt plus qu’a la représentation de I'unité par un segment semble aller avec I’abandon d’une pre-
miere piste pour unifier arithmétique et géométrie, cf. David RABOUIN, « Mathesis universalis et algébre
générale dans les Regulae ad directionem ingenii de Descartes », Revue d’histoire des sciences n° 69 (2/2016),
p- 259-309.

41. Jereprends 'expression de Henk Bos, qui en a fait un ressort important de sa lecture de Descartes
dans Redefining geometrical exactness : Descartes’ transformation of the early modern concept of construction,
New York, Springer, 2001, p. 283.

167



168

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

toutes les copies. Par la correspondance de Mersenne, nous savons en effet que ce
probléme avait agité la communauté parisienne en 1625-1626 et que Descartes y était
intervenu en introduisant une nouvelle méthodologie qui correspond a celle décrite
dans la régle VIII*2. Lensemble est présenté a Isaac Beeckman, lors d’une visite en
octobre 1628, assorti de I'affirmation que I’hyperbole satisfait au probleme, mais
sans démonstration. C’est Beeckman qui trouva la démonstration en février 1629 et
la communiqua a Descartes - a sa grande satisfaction, nous dit-il 3. Tout ceci incline
donc a penser que la méthode de la Regle VIII s’adosse a des travaux engagés a Paris,
avant que Descartes ne s’établisse en Hollande. Mais remarquons a nouveau que
ces indications restent fragiles puisque rien n’empéche Descartes de mentionner ce
probleme plus tard. Chikara Sasaki* et moi-méme * avions ajouté a cet argument
le fait que ’échantillon d’« algeébre générale » présenté a Beeckman en octobre 1628
est trés proche de ce qui est proposé a la fin des Régles. Mais j’avais insisté, pour ma
part, sur le fait que cette algeébre est alors formulée dans une notation cossique, qui
est également celle dans laquelle est rédigée la construction des équations cubiques
par intersection d’une parabole et d'un cercle*. Comme la copie C contient déja
la Regle XVI et utilise la notation exponentielle, cela voudrait dire que la premiere
version des Regulae a été rédigée pour partie dans un moment de transition ou les
deux notations coexistaient encore .

Les éditeurs apportent un certain nombre d’arguments indiquant que leur ver-
sion date au plus tard de 1629. IIs montrent également que les versions connues
devraient étre postérieures, reculant leur date au début des années 1630. Présentons
rapidement, outre la référence a ’anaclastique déja mentionnée, quelques éléments
donnés a I'appui de ces hypothéses :

- Tout d’abord, la copie C se distingue par I’absence remarquable d’un certain
nombre de themes, comme celui, bien connu, des « natures simples » dans la Regle XII
- ou est fortement mise en avant la différence entre celles qui sont purement spiri-
tuelles et celles qui sont purement matérielles - et des inflexions importantes comme
celles concernant les vérités de la foi a la fin de 1a Régle III *8. Dans le premier cas, on

42. Voir Pierre COSTABEL, « Annexe IV : « UAnaclastique et la loi des sinus pour la réfraction de la
lumiére », in Régles utiles et claires pour la direction de 'esprit en la recherche de la vérité, traduit et annoté
par Jean-Luc Marion, avec des notes mathématiques de Pierre Costabel, La Haye, Martinus Nijhoff,
1977.

43. ATX, 341.

44. Chikara SASAKI, Descartes’s Mathematical Thought, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers,
2003, p. 166.

45. D. RABOUIN, Mathesis universalis, Paris, Puf, 2009, p. 329-33 et « Mathesis universalis et algebre
générales », art. cit., p. 272 sq.

46. AT X, 344. 1l s'agit également du symbolisme dans lequel sont rédigés les Progymnasmata de
solidorum elementis, un traité négligé du commentaire alors qu’il remplit, aussi bien que d’hypothé-
tiques proto version de La Géométrie, les criteres pour correspondre a la description que Descartes
fait dans le Discours de sa pratique mathématique apres 1619, cf. D. RABOUIN, « Mathesis universalis et
algebre générales », art. cit., p. 300 sq.

47. On sait par la lettre a Jan Stampioen de 1633 que Descartes ne rechigne pas a s’exprimer encore a
cette époque dans le formalisme cossique, cf. I'édition a venir par Erik-Jan Bos et Sébastien MARONNE
(A New Edition of Descartes’ letter to Stampioen (1633): Glimpses on Cartesian Geometry in Dutch context),
qui rétablira le formalisme cossique et son contexte (par rapport a AT 1, 275-279, incomplete). Notons,
par ailleurs, que le formalisme de la régle XVI est encore trés rudimentaire puisque Descartes propose
dans les Régles de noter les connues par des minuscules et les inconnues par des majuscules. Il ne
donne d’ailleurs aucun exemple d’équations oi1 ces deux symbolismes seraient utilisés ensemble.

48. Apres avoir déclaré sa conviction que les vérités révélées sont susceptibles du méme mode de
certitude que les autres vérités et peuvent étre atteintes par les deux opérations de l'esprit (intuition et



Bulletin cartésien LV

se souvient que la distinction entre spirituel et matériel allait naturellement avec la
promotion d’une force de connaitre « purement spirituelle, et non moins distincte
du corps tout entier, que ne l’est le sang de 1’os, ou la main de 'ceil » (AT X, 415). Par
contraste, la version C ne porte aucune indication de son caractere spirituel et séparé
et se contente de dire qu’elle est « quelque chose en nous non moins distincte de
la fantaisie que 'ceil ou la main » (p. 408). Ces indications pointent vers le fait que
certaines questions métaphysiques, liées a la distinction du corps et de ’ame, pour-
raient n’avoir pas été abordées au moment de la rédaction de C. Or nous savons que
Descartes avait entrepris d’écrire un petit traité de métaphysique lors de son séjour
en Frise a I’été 1629, dont un des points principaux était précisément la séparation
de I’ame et du corps¥. A cet argument, nous pouvons ajouter (ce que ne font pas
les éditeurs) que le philosophe dit dans la seconde partie du Discours avoir travaillé,
apres la résolution prise dans le poéle fin 1619, pendant neuf ans a des problemes
physiques et mathématiques sans avoir « pris aucun parti touchant les difficultés qui
ont coutume d’étre disputées entre les doctes, ni commencé a chercher les fonde-
ments d’aucune philosophie plus certaine que la vulgaire >° ». Bien plus, ce jugement
rétrospectif, et donc suspect, est confirmé par une lettre a Mersenne d’octobre 1629
ot le philosophe déclare avoir « maintenant pris parti touchant tous les fondements
de la Philosophie® ».

- Autre évolution bien documentée et que les éditeurs présentent a ’appui de
leur hypothese : Descartes déclare a Mersenne en décembre 1629 qu’il veut « com-
mencer a étudier I'anatomie 52 » et nous savons par Baillet qu’il s’établit d’ailleurs a
Amsterdam a cette fin dans le quartier des bouchers. Or il avance bien trois ans plus
tard : «J’anatomise maintenant les testes de divers animaux, pour expliquer en quoi
consiste I'imagination, la mémoire, etc.> » Les éditeurs font alors remarquer que C
contient justement un passage témoignant de cette évolution puisque Descartes avait
d’abord écrit : « Et de plus, la force motrice, ou l'origine méme des nerfs, dépend de
I'imagination elle-méme » (Et praeterea vim motricem sive ipsam originem nervorum
pendere ab ipsd Imaginatione, p. 226), tandis que la version post mortem porte : « Il faut
concevoir que la force motrice, ou les nerfs eux-mémes, tirent leur origine du cer-
veau, dans lequel se trouve I'imagination, par laquelle ils sont mis en mouvement de
diverses manieres » (concipiendum est, vim motricem, sive ipsos nervos, originem suam
ducere a cerebro in quo phantasia est, a qua illi diversimodé moventur, p. 227).

- D’un autre coté, nous I’avons déja rappelé, C comprend la Regle XVI ot est pré-
sentée une version de la notation exponentielle pour les puissances algébriques. Or on
ne trouve pas trace de cette notation dans les nombreux documents mathématiques

déduction), la version C conclut que ce n’est pas le lieu d’en traiter, tandis que les versions post mortem
annoncent un traitement plus ample a venir (aliquando fortasse fusius ostendemus AT X, 370).

49. «]J’éprouverai en la Dioptrique si je suis capable d’expliquer mes conceptions, et de persuader aux
autres une vérité, apres que je me la suis persuadée : ce que je ne pense nullement. Mais si je trouvais par
expérience que cela fiit, je ne dis pas que quelque jour je n’achevasse un petit Traité de Métaphysique,
lequel j’ai commencé étant en Frise, et dont les principaux points sont de prouver l'existence de Dieu,
et celle de nos ames, lorsqu’elles sont séparées du corps, d’otr suit leur immortalité. Car je suis en colere
quand je vois qu’il y a des gens au monde si audacieux et si impudents que de combattre contre Dieu. »,
a Mersenne, 25 novembre 1630 (AT I, 182).

50. AT VI, 30.
51. ATI, 263.
52. 18 décembre 1629, AT 1, 102.

53. A Mersenne, nov. ou déc. 1632.

169



170

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

cartésiens préservés auparavant . Certes, on peut toujours arguer que Descartes
adapte son discours au savoir de Beeckman lorsqu’il lui présente dans le symbolisme
cossique un échantillon de son algeébre nouvelle en octobre 1628 %°, mais on ne peut
en dire autant de la résolution des équations cubiques par intersection d’'une para-
bole et d'un cercle dont Beeckman dit bien qu’il la recopie des écrits de Descartes
ad verbum>¢. On ne peut donc faire remonter la version de C trop tot dans la carriere
du mathématicien.

- Finalement, les éditeurs mettent en avant les échanges entre John Dury et
Samuel Hartlib, par lesquels le second apprend ce que le premier avait recueilli de
Descartes lors de sa visite en Hollande a I’hiver 1634-1635 (p. 107-111). Dury décrit
d’abord Descartes comme un excellent mathématicien, qui posséde une algebra nova
qui permet « par plus et moins de découvrir des vérités par des faussetés » (by plus,
et minus to discouer truths by false-hoods). Il poursuit en lui attribuant une « méthode
générale de genese et analyse » pour laquelle il a donné des « Reégles et exemples ».
Mais c’est surtout un passage postérieur des Ephémérides qui attire 'attention par la
place qu’il donne dans le dispositif cartésien au role de la mathesis :

Descartes vit surtout a Amsterdam. Il a résolu les probleémes les plus complexes, notam-
ment en mathématiques et en optique, qui lui avaient été proposés par Golius et d’autres
savants de Leyde, ce qui lui a valu une grande estime. [...]

11 a affirmé que sa philosophie est entierement fondée sur une chaine de vérités cer-
taines, de telle sorte que, si une seule d’entre elles était rompue par une démonstration
de sa fausseté, il serait nécessaire que toutes les autres s’effondrent également. Tout
semble se ramener a ses principes mathématiques, et il examine tout par la mathesis ¥ .

IIs auraient d’ailleurs pu citer également un passage plus tardif ot Hartlib cri-
tique les vaines subtilités de I’art algébrique puisqu’il avance alors, en référence a
Descartes, que les mathématiques servent surtout a exercer la raison et a étre appliqué
a d’autres domaines 8. Si ’'on considere que le passage parle avant tout de 1’algebre,
force est en effet de constater qu’il ne correspond stricto sensu qu’au dispositif des
Regulae. Plus généralement, la centralité de la mathesis dans ces trois passages est
frappante et consonne remarquablement avec le projet des versions post mortem ot
I’algebre géométrique est présentée comme permettant de formuler et de résoudre
toutes sortes de « questions » — une approche qui n’est pas du tout apparente dans le
Discours (méme si Descartes y préserve 'idée que I’exercice des mathématiques sert
principalement a exercer l'esprit).

Ces éléments de datation inclinent assurément a penser que la version C est anté-
rieure aux versions post mortem, ce a quoi s’ajoute la nature de certaines variantes*.

54. Pour étre plus précis, la notation exponentielle est mobilisée dans certains passages des Excerpta
mathematica, publiés dans les Opuscula posthuma de 1701, mais la date de ces différentes pieces est
incertaine et sujette a débat. Le dossier ouvert par la nouvelle copie des Regulae pourrait d’ailleurs per-
mettre de reprendre cette question a nouveaux frais.

55. ATX, 333-335.
56. AT X, 344-346.

57.  Sheffield University Library, Hartlib Papers [désormais SUL, HP], 29/3 15B. De maniere tres
intéressante, est décrit ici un programme cartésien qui correspond assez bien a ce que J. Schuster consi-
dére comme le programme de 1619, prétendument abandonné deés les années 1620.

58. SUL, HP 30/4/33B.
59. Comme déja indiqué, la C comprend de nombreuses variantes, qui ne peuvent étre le fait d'un
copiste. Cela signifie déja qu’elle n’est pas a proprement parler un extrait des autres versions et pas

plus, dans I'hypothese inverse, que ces derniéres sont venues la compléter stricto sensu. Il faut, quel
que soit I'ordre choisi entre les versions, supposer une étape de réécriture par Descartes. Or les éditeurs



Bulletin cartésien LV

Mais ce n’est bien stir la qu'une hypotheése, appuyée sur des passages isolés et succincts.
John Schuster a notamment fait valoir que I'on pourrait I'inverser la reconstruction
et considérer que C est une version expurgée plutot que lacunaire et en attente de
complément. Avant d’apporter d’autres éléments contextuels soutenant I’hypothese
des éditeurs, il convient donc de dire un mot de cette hypotheése alternative.

Une version augmentée ou expurgée ?

L'idée principale de J. Schuster est que, poussé a présenter sa « méthode » a la
suite de la célebre rencontre avec le cardinal de Bérulle a la fin du séjour parisien ,
Descartes aurait fait circuler une version expurgée d’un traité qu’il avait commencé
a rédiger des 1619. Remarquons déja que cette hypothese ne répond nullement aux
arguments avanceés sur le tournant de 1629 et ne prend pas en compte le témoignage
de Dury et Hartlib. A ’appui de son interprétation, J. Schuster apporte deux types
d’arguments : d’'un coté, la méthode de Descartes n’a jamais vraiment fonctionné
et 'on peut facilement en détacher certains aspects techniques et difficiles a com-
prendre sans rien changer a son caractere fortement incantatoire ; c’est le cas de la
difficile théorie des « natures simples » qui forme une partie importante des éléments
non présents dans C. D’un autre coté, Descartes aurait formulé trés tot une premiere
version de sa méthode calquée sur le caractere universel des mathématiques, mais qui
aurait été un échec. Il 'aurait donc supprimée de la version qu'’il fit circuler, mais en
gardant la version complete par-devers lui. Ainsi se trouve-t-on en mesure d’expliquer
une grande partie de ce qui n’est pas présent dans la version C.

Mais la deuxiéme hypothese, outre qu’elle semble contredite par le témoignage
de Dury, repose sur une reconstruction des mathématiques cartésiennes hautement
invraisemblable. J. Schuster prétend, en effet, que Descartes était familier des travaux
de Francois Viete, Simon Stevin et Adriaan Van Roomen deés 1619 et avait bati sur
cette connaissance son propre programme de mathesis universalis. Il se réclame alors
des travaux de Jakob Klein et Henk Bos. Mais, pour autant que je puisse en juger, ni
Klein ¢! ni Bos®* ne se prononcent sur le fait que ce dispositif remonterait a 1619. De
fait, comme je I’ai déja indiqué a propos de la scientia penitus nova, cette hypothese ne
parait pas compatible avec les documents connus. Ces dernieres années ont connu un
grand tournant historiographique avec notamment une meilleure prise en compte

font remarquer, poursuivant une remarque de Giovanni Crapulli, qu'une variation tres intrigante
concerne l'ordre des mots, qui n’a aucune incidence sur le sens en latin, mais peut s’expliquer pour des
raisons d’euphonie (p. 42-46). Sous ce point de vue, C contient une indication trés précieuse en indi-
quant dans la Régle XII par un 2 et un 1 au-dessus que 1'ordre des mots doit étre changé. Les éditeurs
font remarquer qu'il s’agit d’'une pratique courante a '’époque. Par une étude fine des différents cas, ils
concluent que les nombreuses interversions correspondent a des indications qui auraient été systéma-
tiquement incorporées dans A, et sporadiquement dans H - expliquant ainsi des discordances entre
A et H que Crapulli trouvait mystérieuses. Ceci renforce I’hypothése chronologique sur les versions.

60. AT I, 131. John A. SCHUSTER, « The discovery of the century—an early version of Descartes’
Regulae: more questions than answers? », History of European Ideas, n. 50:5, 2024 p. 872-879 et Descartes-
Agonistes: Physico-Mathematics, Method and Corpuscular-Mechanism, 1619-1633, Dordrecht, Springer,
2013, p. 325, 331, 343 sq.

61. Jacob KLEIN, Greek Mathematical Thought and the Origin of Algebra, Cambridge Massachusetts, MIT
Press, 1968. Voir notamment a la p. 197, ot Klein décrit les Régles comme écrites vers 1628.

62. Henk Bos, « Descartes’s Attempt, in the Regulae, to Base the Certainty of Algebra on Mental
Vision—A Conjectural Reconstruction », dans C. Glymour et al eds., Logic, Methodology and Philosophy
of Science: Proceedings of the Thirteenth International Conference, Londers, King’s College Publications,
2009, 4-23, ou1 Bos se contente de dire que les Regulae ont été écrites « dans les années 1620 ». Son livre
de 2002 ne laisse aucune ambiguité sur le fait qu'il suit la datation (alors consensuelle) de « ca 1628 »
(voir chap. 18).

171



172

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

du milieu mathématique trés particulier dans lequel évolue le premier Descartes,
celui de I’algebre cossique ®, et force est de constater que c’est sous cette forme qu'’il
exprime nombre de ses premiers résultats. Or cette tradition parait bien différente
de celle représentée par Viete, Stevin et Van Roomen, dont on ne trouve pas trace de
I'influence dans cette premiere période.

A cela, nous pouvons ajouter un autre élément sur la nature des éléments absents
dans C. Le philosophe ne se serait pas contenté, en effet, de supprimer (si on accepte
la these de I'expurgation) les passages relatifs a des techniques mathématiques dif-
ficiles. De fait, la copie C ne comprend pas non plus le passage sur I'insertion des
moyennes proportionnelles exposée dans les versions post mortem ala Regle VI. Or les
opérations mentionnées par Descartes sont alors présentées comme « transparentes,
au point de paraitre presque puériles® ».

Cette remarque est loin d’étre anodine. Comme j’avais pu le faire remarquer lors
du colloque organisé par Dan Garber a I'Institut des études avancées en 2018 pour
discuter de la nouvelle copie, une grande partie des passages qui ne figurent pas
dans la copie C relevent d'un méme théme : celui de la différence entre déduction
directe et indirecte, présenté pour la premiere fois dans la Regle VI. Comme il s’agit,
d’apres moi, de I'explicitation de ce qui est annoncé a la fin de la Regle IV lorsque
Descartes indique qu’il va énoncer quelques remarques de méthode faite en s’exercant
a la mathesis universalis (dont I'usage des proportions formait le coeur pour tous les
auteurs antérieurs) %, on voit que ’ensemble - seconde partie de la régle IV, passage
de laregle VI sur l'insertion des moyennes et premiers développements de I’algébre
géométrique (Régle XVII-XVIII) - forme un tout thématiquement cohérent. De fait,
Descartes explique a la fin de la Reégle XVII que « tout l'artifice » de cette partie
consacrée aux questions enveloppées sera d’apprendre a les réduire a un chemin
« aisé et direct », en supposant les inconnues connues (et de méme, la distinction
entre direct et indirect joue un role central dans la présentation des opérations dans
la Regle XVIII). Ceci marque un moment nouveau dans les versions post mortem, les
regles précédentes (XIII a XVI) étant présentées comme ayant exposé la maniere
d’abstraire les données du probleme et de les représenter a I’aide de rapports simples
entre grandeurs continues. Or la version C comprend une premiére version du plan
annoncé avant la Regle XIII et sensiblement différente. Descartes y indique, en effet,
que les cinq regles suivantes (XIII-XVII) seront consacrées a la déduction simple, puis
les trois suivantes a des déductions plus complexes (p. 250). Il parait donc difficile
d’argumenter ici que notre théme était déja présent dans quelque Ur-version que
Descartes aurait expurgée - et ce, d’autant plus que, contrairement a ce qui se passe
pour le cas des « natures simples », ces éléments méthodologiques sont mobilisés
dans le Discours et les Essais °°.

63. Voir Ivo SCHNEIDER, Johannes Faulhaber (1580-1635) - Rechenmeister in einer Welt des Umbruchs,
Basel, Birkhduser, 1993 ; Kurt HAWLITSCHEK, Johann Faulhaber 1580-1635 : Eine Bliitezeit der mathe-
matischen Wissenschaften in Ulm, Ulm, Stadtbibliothek, 1995) ; Kenneth MANDERS, « Descartes et
Faulhaber », Bulletin cartésien, Archives de philosophie, 58-1, 1995, p. 1-12; Edouard MEHL, Descartes
en Allemagne 1619-1620 : le contexte allemand de 'élaboration de la science cartésienne, Presses universi-
taires de Strasbourg, 2001 ; Ertwan PENCHEVRE, « L'(Euvre algébrique de Johannes Faulhaber », Oriens-
Occidens, 5 (2004), p. 187-222, ainsi que 1'étude a venir d’Erik Jan Bos et Sébastien Maronne sur la
persistance des mathématiques cossistes dans la Hollande du début du Xv1i¢ siecle.

64. AT X, 384.
65. D.RABOUIN, Mathesis universalis, op. cit., p. 272-278.
66. Ibid., p. 281-282.



Bulletin cartésien LV

De nouveaux documents sur la mathesis universalis
et l'algébre géométrique

Dans la derniere partie de cette note, je voudrais mentionner un certain nombre
de documents relatifs aux mathématiques hollandaises du début des années 1630 qui
semblent renforcer I'hypotheése des éditeurs sur la datation des versions post mortem®.

Pour mieux cerner ce contexte, rappelons, tout d’abord, que Descartes s’inscrit
comme étudiant de mathématiques a l'université de Leyde en juin 1630 afin de suivre
les cours de Jacob Golius - celui-la méme qui lui fournira le probleme de Pappus fin
1631 et avec lequel il aura de nombreux échanges sur les mathématiques et la diop-
trique par la suite. Or il se trouve que nous avons la chance de posséder un cahier de
notes d’un de ses étudiants, inscrits juste apres Descartes (en mai 1631) : le jeune Van
Schooten . Certes, il est difficile de dater précisément les éléments présents dans ce
cahier®, mais il constitue une ressource inestimable pour se faire une idée des mathé-
matiques pratiquées a Leyde au début des années 1630, d’autant qu’il contient des
lecons explicitement référées a Golius (sur la construction des équations cubiques,
sur Viéte ou sur Pappus par exemple). Or qu’y voit-on? Des mathématiques qui se
trouvent précisément a la jonction entre 1’algébre de Stevin, celle de Viete et celle des
cossistes, entre lesquelles ces acteurs naviguent aisément. Je reviendrai par la suite sur
I'influence prépondérante que pouvait avoir également Van Roomen sur ce milieu.

Un trait particulierement remarquable est que ces acteurs se préoccupent grande-
ment de mathesis universalis. Par un témoignage d’aotit 1634 de Hartlib, nous savons
en effet que Golius est alors engagé dans un vaste projet de rédaction d’une encyclo-
pédie mathématique dont il n’a réalisé que la premiere partie, celle qui porte sur...
la « mathématique générale” ». Or il se trouve que le fonds Van Schooten contient
également la copie d’un traité (inachevé) de Mathesis universalis’*. Nous ne savons
pas quand ce traité a été recopié, ni qui en est 'auteur, et je réserve a des études plus
poussées une analyse du détail de son contenu. Mais on peut faire une remarque
qui n’est pas anodine : outre que le traité présente le méme mélange de pratiques
issues de I’algebre de Viete, de celle de Stevin et de notations cossiques, il mentionne
en passant une quatrieme notation beaucoup plus rare : il s’agit de représenter les
puissances algébriques sous la forme de chiffres indiqués non en exposant, mais
entre parentheses apres les lettres - comme A(2), B(3) pour ce que nous notons A2,
B3. Or ces notations avaient été introduites par Van Roomen dans un commentaire
sur Al-Khwarizmi trés rare qui ne subsiste aujourd’hui qu’en copie manuscrite 2. On
peut également remarquer la présentation des équations avec des lettres d’'un coté

67. ]J'avais croisé une partie d’entre eux lors de mon étude de la mathesis universalis, mais les avais déli-
bérément laissés de coté en suivant I’hypothese alors consensuelle selon laquelle le projet des Regulae
pouvait difficilement avoir été poursuivi au début des années 1630.

68. UGB Hs 108.

69. Voir les éléments donnés dans la thése de Jantien DOPPER, « A life of learning in Leiden: the
mathematician Frans van Schooten Jr. (1615-1660) », Ph. D. Universiteit Utrecht 2014 Netherlands.
Avec Alex Garnick, je prépare une étude de ce cahier en rapport avec les mathématiques de Descartes
(a paraitre dans un volume sous ma direction et celle d’Erik-Jan Bos chez Classiques Garnier).

70. Streso 1634. 24. Aug. Leidce. Golius saget Clavis Oughtredi sey gutt. Aber noch nicht die rechte Art. Er
hat vnter handen Encyclopoediam Mathematicam 10 vol 12. disciplinarum worvon die Erste ist Mathematica
Generalis. gehet aber langsam darin fort. Hatt Generalem vnd etliche Speciales absoluiret, wird sehr sollicitiret
auch von Reinero selbige auszzugeben [British Library Sloane MSS 638 f. 75A].

71. UGB Hs 109.
72. Ibid., fol. 9r.

173



174

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

et de I'autre des interprétations numériques utilisant le symbolisme de Stevin, qui
est exactement la méme que dans ’Apologia Pro Archimede’.

Ces documents ouvrent une porte vers un ensemble d’autres éléments négligés
jusqu’a présent et qui donne un contexte tout a fait nouveau pour la circulation du
théme de la mathesis universalis. Avant de les présenter, rappelons brievement quelques
traits relatifs a ce theme chez Descartes lui-méme, qu’il est important d’avoir a ’esprit.
Tout d’abord, et contrairement a une croyance tenace, il faut insister sur le fait que le
texte cartésien ne présente nullement la mathesis universalis comme un programme qui
viendrait tenir la méme place que la méthode. Elle est présentée comme une science,
dont le nom est ancien, qui est bien connue de tous, treés simple et qui explique pour-
quoi les autres sciences subordonnées ont recu le nom de mathesis. C’est 1a raison pour
laquelle I'ordre méthodique commande de commencer par elle avant de s’en éloigner™.

Dans ce descriptif, un des mystéeres qui subsiste est de comprendre pourquoi
Descartes dirait qu’il s’agit d"'une science bien connue de tous, au nom ancien et recu par
I'usage. De fait, la seule occurrence qu’on connaissait du syntagme mathesis universalis
antérieurement a ce qu’on croyait étre le terminus ad quem des Regulae se trouve chez
Van Roomen 7. Or ce dernier renvoie a un traité du jésuite Benito Pereira qui ne parle
que de scientia mathematica communis. Par ailleurs, il dit lui-méme préférer le terme
prima mathesis. Bien plus, Van Roomen présente le traitement mathématique de cette
discipline comme un de ses apports. Méme si nous pouvons constater qu’elle s’inscrit
dans une longue tradition de réécriture de la théorie des proportions euclidiennes, il
reste qu’elle n’est pas présentée ainsi. Assurément, la reconstitution généalogique du
théme nous fait remonter a Proclus, commentant Euclide, et méme a Aristote. Mais cela
nous force donc a faire ’hypotheése que Descartes a pris connaissance de ces sources
anciennes, ce dont nous n’avons aucune trace. Un des intéréts de ’étude du contexte
mathématiques hollandais du début des années 1630 est précisément que la mathesis
universalis y apparait, ainsi que j’ai commencé a le montrer, comme un théme « bien
connu de tous » et au sein duquel la référence a Van Roomen est centrale.

Aux références croisées chez Golius et Van Schooten, nous pouvons en effet
ajouter Martin Hortensius, lui aussi ancien étudiant de I'université de Leyde et qui
enseigne a partir de 1632 a ’Athenaeum Illustre d’Amsterdam au c6té de Gerhard
Johannes Vossius (ancien collegue de Golius a Leyde). Sa Dissertatio de studio
Mathematico recte instituendo, publiée en 1637, contient, en effet, un passage sur
notre theme’®. Rappelant rapidement les grandes étapes du développement de I’al-
geébre symbolique, il poursuit en disant qu’il sera préférable de s’initier d’abord au
maniement des quantités abstraites tel qu’il a été esquissé au titre de la mathesis
universalis par Van Roomen. Comme dans le traité que possédait Van Schooten,
il est remarquable que ces sources précisent bien que la mathématique universelle
et 'algébre ne s’identifient pas, mais que la seconde prend son fondement dans la
premieére (comme toutes les autres sciences mathématiques).

73. Adriaan VAN ROOMEN, In Archimedis Circuli dimensionem expositio et analysis. Apologia pro
Archimede. Exercitationes cyclicae contra Iosephum Scaligerum, Orontium Finaeum et Raymarum Ursum in
decem Dialogos distinctae, Geneve, 1597, chapitre VII.

74. AT X, 377-378 ; et mon analyse de ces traits distinctifs dans D. RABOUIN, Mathesis universalis,
op. cit., p. 253-269.

75. Voirlanote 41. Une autre mention indirecte se trouve chez Johann H. ALSTED, Methodus admiran-
dorum mathematicorum complectens novem libros matheseos universae, Herborn, G. Corvini, 1613, Livre I,
chapitre 1. Mathematicae generalis definitio. La « mathématique générale » se trouve ensuite requalifiée
en [mathesis| generalis, alias universalis.

76. Edité dans H. Grotii et aliorum dissertationes de studiis instituendis, Elzevier, 1645, p. 589 sq.



Bulletin cartésien LV

Mais c’est surtout Vossius qui doit nous intéresser ici pour son traitement assez
complet de ce theme. Ce professeur de chronologie a 'université de Leyde a, en effet,
laissé a sa mort une chronologie des mathématiciens qui fut publiée de maniere
posthume et s’engage par une réflexion encyclopédique sur les mathématiques?””.
Apreés un passage sur le nom méme de mathesis a partir de sources anciennes (le
théme méme de la seconde partie de la Regle IV), ainsi que sur sa certitude et son
évidence, puis sa division en diverses sous-disciplines, il se lance, au chapitre v, dans
un exposé sur la premieére d’entre elles, celle qui forme la théorie commune aux autres
mathématiques ou mathesis universalis. Cette source est précieuse parce qu’elle nous
montre non seulement que Vossius est familier de I’ceuvre de Van Roomen, qu’il
crédite comme il se doit de la promotion du théme ¥, mais surtout qu’il en connait
les sources anciennes : Pereira bien siir, mais surtout Proclus et Aristote (que ne
mentionnait pas, rappelons-nous, Van Roomen).

La prise en compte de ce corpus, qui reste a étudier en détail, allégerait donc
considérablement une part des difficultés portées par la seconde partie dela Regle IV
apropos de cette science au nom ancien, bien connue de tous, simple et a laquelle les
autres sciences mathématiques sont subordonnées. Il me semble que ce n’est pas la
un des moindres arguments pour prendre au sérieux la nouvelle datation proposée
par les éditeurs de la copie de Cambridge.

Un mot pour finir sur la pratique mathématique. Une des difficultés nouvelles
qu’ouvre I’hypotheése des éditeurs de C, et qu’il ne faut pas cacher, est qu’elle conduit
aposer la coexistence de pratiques assez hétérogenes : si la premiere version des Régles
a été rédigée au plus tard en 1629, cela signifie que la notation exponentielle qu’y
présente Descartes coexiste avec la notation cossique qu’il utilise avec Beeckman a
l'automne 1628. Parallelement, le fait de dater les versions post mortem du début des
années 1630 signifie que Descartes développe une algébre géométrique tres rudi-
mentaire (et, dans les faits, impraticable) alors méme qu’il résout le probleme de
Pappus fin 1631 avec des techniques d’algebre trés avancées sur son temps’°. Quant
au premier point, je pense avoir indiqué que les sources nous montrent la méme
coexistence entre des techniques algébriques de provenance tres diverses et au sein
desquels des acteurs comme le tout jeune Van Schooten circulent sans peine. Ceci
nous montre a minima qu’il faut se méfier d’arguments qui concluraient du caractere
archaique de telle ou telle pratique a une chronologie de leur usage. Or il est tout a
fait remarquable que cette indication vaille également concernant le schématisme.
Le cahier de Van Schooten porte, en effet, témoignage de sa lecture d’'une premiere
version de La Géométrie de 1637, en particulier du calcul géométrique présenté dans
ses premieres pages ou le schématisme des Regulae semble complétement dépassé.
Mais que fait Van Schooten lorsqu’il commente les éléments de calcul géométrique
présenté en 16377 Il les traduit dans le schématisme des rectangles et notamment
des rectangles ayant 1’'unité pour coté qui sont présentés dans les Régles pour ramener
les produits a des lignes®. Ici encore, on voit qu’il faut se garder d’une lecture trop
rapide qui conclurait du caractere archaique et maladroit d’'une représentation a son
abandon immeédiat par les acteurs.

77. Gerard Joannes VOSSIUS, De quatuor artibus popularibus, Amsterdam, Joan Blaeu, 1650, chapitre v.
78. Etdontil connait méme le commentaire a Al-Khwarizmi, cf. VOSSIUS, op. cit., p. 322.

79. 1l faudrait, sous ce point de vue, regarder également le fragment sur les ovales contenus dans les
Excerpta mathematica, cf. Sébastien MARONNE, « The ovals in the Excerpta Mathematica and the ori-
gins of Descartes’ method for normals », Historia Mathematica, n. 37 (3), 2010, p. 460-484.

80. UGB Hs 108, fol. 59v.

175



176

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

conclusion

La découverte, puis’édition commentée, d'une nouvelle version des Régles pour
la direction de 'esprit constitue, sans conteste, un événement de premiere importance
pour le commentaire cartésien. J’espére avoir montré, sans pouvoir en épuiser les
détails, qu’elle relance, sur la base de nouveaux éléments, nombre de discussions
sur I’évolution de la pensée de Descartes antérieurement au Discours et aux Essais.
Elle indique également le danger d'une méthodologie a laquelle ont succombé les
commentateurs - ’auteur de ces lignes compris, malheureusement - et qui consiste
a conclure d’éléments d’interprétation a des indications chronologiques. Une meil-
leure connaissance du contexte des années 1630 nous montre déja qu’y coexiste une
diversité de pratiques, dont certaines qu’on aurait pu croire archaiques, mais c’est
une recherche qui doit étre affinée au regard d’études plus poussées sur les milieux
hollandais dans les années 1629-16358!.

David RABOUIN®? (Laboratoire SPHERE, UMR 7219. CNRS - Université Paris Cité. ERC
Philiumm n. 101020985)

Recensions pour I'année 2024 =+

1. Textes et documents

1.1. Descartes

m  DESCARTES, René, (Euvres, édition préparée par ].-M. Beyssade et publiée sous la direction
de D. Kambouchner, choix de Lettres par J.-R. Armogathe, 2 volumes, Paris, Gallimard,
«Bibliothéque de la Pléiade », 2024, vol. I, p. XLIX-1569 ; vol. II, p. Xxv11-1561.

« Faire lire Descartes est pour la Bibliothéque de la Pléiade une ancienne voca-
tion », écrit Denis Kambouchner (p. XLI). En fait, la premiére édition des (Euvres et
Lettres dirigée par André Bridoux remonte a 1937 (réimpr. 1957). Reprenant le flam-
beau de Jean-Marie Beyssade, D. Kambouchner propose ici une nouvelle édition des
(Euvres de Descartes apres pres de quatre-vingt-dix ans : elle est en deux volumes et
fait une large place a un « Choix de Lettres » confié a Jean-Robert Armogathe. Sil’on
s’en tient aux seules données quantitatives, c’est donc une premieére différence de
cette édition par rapport a I'ancienne.

La seconde, plus significative, est mise en évidence par le choix des écrits que ces
volumes offrent aux curieux et, en général, aux lecteurs qui ont décidé d’« accorder »
un peu de temps a Descartes (Introduction, p. XXI1I), et ce, malgré les « sacrifices »
éditoriaux imposés (renoncement aux textes en langues originales au profit des
versions francaises existantes du xvii® siecle ; exclusion des textes cartésiens « tres
techniques ou tres spécifiques », « Note », p. XLIV). Les deux volumes comprennent
des écrits imprimés du vivant de Descartes et d’autres posthumes. Parmi les premiers,

81. Ce sera notamment 'objet d’'un volume a venir chez Classiques Garnier et qui comprendra
des études de : Erik-Jan Bos, Alex Garnick, Sébastien Maronne, Siegmund Probst et moi-méme.

82. Jeremercie Erik-Jan Bos et Sébastien Maronne pour leurs relectures de ce texte.

83. *Lesrecensions d’ouvrages ou d’articles antérieurs a 2024 sont précédées d’un astérisque (*).



Bulletin cartésien LV

on trouvera : le Discours et sept discours (sur dix) de la Dioptrique et quatre (sur dix) des
Meétéores, des extraits des deux premiers chapitres de La Géométrie ; les Méditations avec
les Objections et Réponses I-1V, VI et des extraits de V et VII ; la Lettre a Dinet, de larges
extraits de la Lettre a Voetius, les Principes ; les Passions de I’dme et les lettres qui servent
de préface, la Note sur un certain placard. Parmi les seconds, les volumes comprennent
les écrits de jeunesse (extraits de Baillet, Poisson, Leibniz, Foucher de Careil), ’Entre-
tien avec Burman, les Régles, Le Monde et 'Homme, La Description du corps humain, La
Recherche de la vérite, des extraits de la Naissance de la Paix. En annexe, la Thése de droit,
des extraits de 1’Abrégé de musique, le Jugement sur quelques lettres de Monsieur [Guez]
de Balzac (la lettre pour la défense de Balzac : A X***, AT I 7-11), les pages de la Vie de
Monsieur Descartes que Baillet consacre au séjour du philosophe a Stockholm. Dans
la troisieme partie de chacun des deux volumes (volumeI: p.1155-1485; volumeII :
p- 1217-1444), on trouvera la « Notice » qui reconstitue son historique, la « Note »
sur les textes qui offre également un apercu critique des orientations de recherche
et les « Notes » proprement dites.

Le groupe des éditeurs scientifiques, en majorité francais, est large, parmi
lesquels on retrouve également les plus grands cartésiens vivants : Dan Arbib,
Roger Ariew, Michelle Beyssade, Michel Blay, André Charrak, Delphine Bellis,
Annie Bitbol-Hespéries, Erik-Jan Bos, Frédéric de Buzon, Vincent Carraud,
Xavier Kieft, Catherine Kintzler, Jean-Luc Marion, Denis Moreau, Laurence Renault,
Louis Rouquayrol, Theo Verbeek. Dans deux cas, les éditions désormais classiques
du Discours de Genevieve Rodis-Lewis et des Méditations de Jean-Marie Beyssade sont
a nouveau proposeées.

Les deux volumes comprennent un Choix de Lettres confié a Jean-Robert
Armogathe ; ainsi, dans le premier : Lettres 1619-1641 (p. 781-1132), « Notice
(p- 1485-1489), « Notes sur le texte » (1489-1491), « Notes » (p. 1491-1552) ;
« Répertoire des correspondants » (p. 1 567-1570), un total de 421 p. sur 1552 ; dans
le volume II : « Lettres 1642-1650 » (p. 842-1 216), « Notes sur le texte » (p. 1444-1499),
«Répertoire des correspondants » (p. 1 501-1 507), qui comprend également les notules
du volume [, soit un total de 435 p. sur 1 561. Rappelons que J.-R. Armogathe, acteur
majeur du renouveau de I'intérét pour I'épistolaire cartésien, qu’il avait qualifié avec
bonheur de «laboratoire intellectuel du philosophe », comptait parmi les organisa-
teurs scientifiques du colloque consacré a « Descartes et ’Europe savante » (Pérouse,
1996) : voir. J.-R. Armogathe, G. Belgioioso, C. Vinti (dir.), La Biographie intellectuelle
de René Descartes a travers la correspondance, Naples, Vivarium, 1999. Avant la présente
édition, il a collaboré a1’édition bilingue compléete de Bompiani (René Descartes, Tutte
le lettere 1619-1650, 2009?) et publié le volume de la Correspondance avec Elisabeth de
Bohéme et Christine de Suéde (Gallimard, 2018). Il a coédité la réimpression de Claude
Clerselier. Lettres de Mr Descartes, 3 volumes, Paris, Charles Angot, 16673, 16662, 1667
(Lecce, Conteditore, 2005) et I'édition bilingue de Descartes, Beeckman, Mersenne,
Lettere (1619-1648) (Bompiani, 2017).

La troisieme différence entre les deux éditions est facile a constater. En 2024, les
deux volumes de la Pléiade offrent au « grand public » une réadaptation de I'édition en
huit volumes réalisée en 2013 chez le méme éditeur pour la collection « Tel » ((Euvres
compleétes, sous la dir. de J.-M. Beyssade et D. Kambouchner, 8 volumes parus, Paris,
Gallimard). C’est d’ailleurs D. Kambouchner lui-méme, éditeur de I'une et I’autre
éditions, qui nous informe qu’il s’agit du format réduit du projet initial rédigé par
Jean-Marie Beyssade (3 volumes, deux d’Euvres complétes et un de Correspondance
intégrale). Ils peuvent étre considérés comme un format réduit de cette édition. En
1937, 1e volume de Bridoux se distinguait des deux éditions auxquelles Charles Adam

177



178

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

et Paul Tannery (AT : 1896-1913 en 13 volumes) et, pour la correspondance, Charles
Adam et Gaston Milhaud (AM : 1936-1963 en 8 volumes) avaient travaillé dans les
meémes années.

11 est inutile d’insister sur les autres différences entre les deux éditions, qui
existent bel et bien ; mieux vaut se concentrer sur le véritable mérite de la derniére.
Il me semble qu’elle consiste en sa capacité a montrer (et pas seulement au « grand
public ») une nouvelle maniére d’aborder Descartes et sa philosophie. Elle le fait
a la fois a travers les écrits choisis parmi ceux que Descartes lui-méme a donnés a
I'impression et ceux publiés a titre posthume (avec les lettres au premier plan). Ce
sont sans doute ces écrits qui refletent les moments forts de 'itinéraire du philo-
sophe. Mais ils sont davantage. Ce sont les écrits dans lesquels « Descartes montre
la philosophie en acte » en faisant partager aux lecteurs son expérience et « ainsi
vous fait philosophes avec lui » (Introduction, p. XX1v). Elles sont - en premier lieu
la correspondance - une maniere d’attirer I’attention sur les « mythologies » que
Descartes lui-méme a aimées ou contribué a engendrer. La plus célébre d’entre elles
est certainement celle qu’il a confiée au Discours et aux Méditations en présentant sa
pensée comme la construction d'un « chemin solitaire ». Ici, méme limités a cette
« mythologie », les deux volumes de la Pléiade nous font découvrir que Descartes
fut « durant toute sa carriere de philosophe, ’'homme d’une société dont sa corres-
pondance permet de mesurer ’ampleur et la diversité » (Introduction, p. XI1). Bien
inséré donc dans une société épistolaire ot11’on trouve Guez de Balzac, Mersenne, ses
maitres jésuites, des diplomates (Huygens), des princesses et des reines (Elisabeth,
Christine), et bien d’autres.

Giulia BELG1010sO (Université du Salento)

m  *DESCARTES, René & MORE, Henry, Correspondance 1648-1655, édition bilingue
latin-francais. Lettres traduites, annotées et présentées par J.-P. Anfray, précédées de
Etendue, corps et esprit : le dualisme en questions, Paris, Eliott éditions, 2023, 421 p.

Désinvolture éditoriale. Voici donc quatre lettres de More recues par Descartes et
deux ou trois réponses de Descartes qui sont en latin, traduites en francais en 1724
puis ici par J.-P. Anfray. Leur texte a été édité par Clerselier I en 1657 (lettres 66 a 72),
réédité par More lui-méme en 1662 dans A Collection of Several Philosophical Writings...
L'état et les rapports, par ailleurs extrémement complexes, de ces textes (voir AT
V, 628-647 puis 668-678, dans lequel Alan Gabbey avait débroussaillé ce maquis
éditorial), ne sont pourtant pas rappelés dans la « note sur le texte et la traduction »
(p-201-204), indigente. Est-ce a dire qu’aucun travail d’édition n’e(it été souhaitable?
Le nouvel AT V (1974) montrait I’exemple en donnant les cent cinquante variantes
des copies Hartlib, découvertes en 1947, et en signalant, par exemple, deux verbes qui,
bien qu'ils soient de sens opposés, pouvaient étre lus dans la lettre du 5 mars 1649 :
« oblati » ou « ablati » (AT V, 300, 8 et p. 674). On pourrait, de maniere analogue,
montrer que, dans la lettre du 5 février 1649, quand ’auteur publie p. 230 difinivi
(plutdt que definis), il ignore 'origine de cette emendatio : 'exemplaire des Lettres de
Descartes conservé a'Institut de France et réimprimé par Jean-Robert Armogathe et
Giulia Belgioioso chez Conte a Lecce en 2005. On ne saurait donc parler d’« édition
bilingue » ni pour la traduction frangaise (puisque c’est une traduction), ni pour le
texte latin. Ainsi se confirme le peu de sérieux éditorial (au sens commercial) chez
le prétendu éditeur (scientifique).

Sérieux doctrinal. La désinvolture éditoriale est assez heureusement précédée
d’une longue étude intitulée « Etendue, corps et esprit, » répartie en cinq chapitres
aux titres explicites : I. « Corps, étendue, impénétrabilité » ) ; I1. « Dieu, ’ame et le lieu



Bulletin cartésien LV

»; I11. « Le vide, les atomes et le monde indéfini : le r6le de la toute-puissance de Dieu »
on pourra regretter que, sur le rapport de la doctrine de la création des vérités éter-
nelles et de I'impossibilité du vide (111.3) ou sur I'indéfinité du monde (111.4), I’étude
ne tienne aucun compte des travaux de Gilles Olivo ni de ceux de Frédéric de Buzon
ou des miens, absents de la bibliographie ; 1v. «k Mouvement, repos et forces » ; v. « Les
animaux-machines et la sensibilité animale ». Y sont repris certains des principaux
thémes de la philosophie cartésienne, pour lesquels cette correspondance a obligé le
maitre a répondre aux objections du jeune « cartésien » d’alors.

Je me contenterai ici de résumer briévement pour le lecteur le chapitre I1. « Dieu,
I’ame et le lieu », c’est-a-dire la question de la «localisation » des substances immaté-
rielles, d’'une part parce qu’al’évidence I’auteur y tient, qui reprend dans ce chapitre
les deux seuls articles de lui qui sont mentionnés en bibliographie, p. 405 (tous deux
parus en 2014), d’autre part parce que cette question a pour lui un enjeu considérable,
que marquent bien les derniéres phrases du chapitre : « Du c6té de Descartes [...],
I’ame humaine n’est localisée selon sa substance que dans une partie déterminée du
corps auquel elle est unie. Dés lors, en ’absence d’une relation causale entre ’ame
et le corps, ’ame ne serait effectivement nulle part » (p. 98).

Dans ce chapitre, «les principales positions scolastiques du XIII1¢ au XVIII® siecle[s]
au sujet de 'immensité divine et de la localisation des substances immatérielles »
(p- 78) sont rappelés pour évaluer celle de Saint-Pourcain, proche du nullibisme,
et pour caractériser le « holenmérisme » (les esprits ont une localisation, mais elle
n’implique pas leur étendue partes extra partes), selon les deux néologismes créés par
More dans I’Enchiridion metaphysicum, publié en 1671. A cette date, dit ’auteur, More
tenait Descartes pour le nullibiste par excellence, ce qui n’est pas le cas au moment
de la correspondance. J.-P. Anfray se demande alors « quelle est I'interprétation
correcte de Descartes » et soutient finalement que More et Descartes « défendent
une forme de holenmérisme a ’égard de I'immensité divine comme de la présence
de I’dme dans le corps » (p. 61), précisons : holenmérisme « robuste » (« il y a une
véritable localisation de ’ame dans le corps ») quoique, ou plutdt parce que, « res-
treint » (’ame a une « localisation holenmérique dans la glande pinéale »), qui reste
cependant « déflationniste » (puisqu’il n’impose pas « d’implication directe quant a
lalocalisation de I’ame ») - lequel holenmérisme cartésien est « phénomeénologique »
en ce qu'il décrit 'expérience d'une sensation de localisation et de co-extension qui
n’est pas nécessairement une localisation et une co-extension réelle de ’ame dans
le corps tout entier, comme 'indique I’expérience de ’amputation (p. 82-98). D’ou
I'importance de la distinction cartésienne entre étendue de substance et étendue
de puissance (pour Dieu, les anges ou les ames, lettre du 15 avril 1649, ATV, 342, ici
p. 264-265). D’ot1 aussi la secondarisation de la causalité par rapport a 'expérience
de l'union.

Insuffisance philosophique. Venons-en a la philosophie. Lintroduction rappelle
les lectures de Dan Garber (1983) et de Tad Schmaltz (2008) qui suivent les lectures
occasionnalistes de Malebranche et de Leibniz a propos del’action causale des esprits
sur les corps et selon lesquelles « Descartes ne semble pas se rendre compte que cette
causalité des esprits [...] (“la substance créée comme de notre esprit [...] a laquelle
il a donné la force de mouvoir le corps”) est a premiére vue incompatible avec la
conservation de la quantité de mouvement [...] (“Dieu, qui conserve en elle autant
de mouvement et de transport qu'il en a mis au commencement”) » (p. 158). A son
tour, T. Schmaltz note que «si la causalité mentale consiste en 1’ajout du mouvement
dans les corps, cela entraine un changement constant dans le concours ordinaire de
Dieu, ce qui contredit le fait que ce concours consiste dans la continuation de I’acte

179



180

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

créateur initial. Autrement dit, I'action des esprits sur les corps impliquerait une trans-
gression permanente de 'immutabilité divine. De nouveau Descartes n’envisage pas
cette question jusqu’a ses conséquences dont il parait refuser de prendre la mesure »
(ibid.). « Néanmoins, affirme I'auteur p. 159, il apparait que la proposition exprimée
par Descartes dans les lettres a More, et particulierement dans la lettre d’aotit 1649,
loin d’abonder dans le sens de I'interprétation occasionnaliste, s’accorde en réalité
davantage avec I'idée que les corps exercent une causalité propre, impliquant des
forces, de repos et de mouvement, inhérentes a ces derniers. Néanmoins, il ne s’agit
pas d’une activité originaire, mais celle-ci est la conséquence de la création initiale du
mouvement en plus de la matiere ». C’est la envisager fort justement ce qui fait une
des difficultés spéculatives et d’intérét primordial de cette correspondance : « selon
More, si le mouvement est un mode, alors comme tout mode il est dépendant d’'un
sujet déterminé. Il ne peut donc pas étre transféré ou “migrer” d'un sujet al’autre. Or,
d’apres lui, la conception cartésienne du mouvement et du choc des corps implique
la migration du mode de mouvement d’un corps dans un autre, autrement dit un
transfert de mouvement » (ibid.). Pourtant, Descartes « n’admet pas non plus un
transfert réel du mode de mouvement » (p. 161), ce qui amene 'auteur a supputer
chez Descartes, entre le refus de I’occasionnalisme et celui d’'une causalité comme
transfert, « la place pour une causalité physique sans transfert. Cependant, Descartes
ne précise pas quel serait ce modele adéquat d’une causalité sans transfert » (p. 164).
Mais le pouvait-il? Car si la difficulté est nettement soulignée, on s’étonnera que
sa solution repose sur un double fantome : celui d’'une hypothese qui n’est étayée
par aucun support textuel, et surtout celui d'une réponse qui chomant la difficulté,
I'accroit. Qu’entendre, en effet, par causalité physique sans transfert, si on vise par
la, non pas une causalité matérielle ou formelle que la philosophie scolaire qualifiait
d’immanentes, non pas une cause occasionnelle qui n’a de cause que le nom, mais
une cause efficiente (que reste-t-il d’autre puisqu’il ne saurait étre question de cause
finale?) qui n’est telle qu’a donner ou poser hors d’elle I'étre de son effet? Peut-on des
lors s’étonner que Descartes n’ait proposé aucun modele pour penser une causalité si
énigmatique qu’'on en vient a douter qu’il en ait seulement contemplé la possibilité?
On le voit, la solution proposée ici est plus énigmatique que la question a laquelle
elle est supposée répondre.

Vincent CARRAUD (Sorbonne Université)

1.2. Cartésiens et alii

®m  *LAMETTRIE, Julien Offray (de), CHomme-machine, éd. Solange Gonzalez, Paris, Classiques
Garnier, « Textes de philosophie » n° 21, 2023, 224 p.

On dispose d’'un bon nombre d’éditions récentes de CHomme-machine. Celle-ci
se signale en raison de son introduction tres fouillée, qui occupe la moitié du volume
et qui s’interroge longuement sur la présence et le role des theses cartésiennes chez
La Mettrie. S. Gonzalez reconnait en effet dans L'Homme-machine une « tentative
d’épuisement d’un lieu cartésien ». Le lieu cartésien est constitué par la doctrine de
I'«animal-machine ». La tentative d’épuisement pointe le fait que La Mettrie « hérite
avec un droit d’inventaire sévere » de cette these, « et sans jamais se restreindre a
aucune filiation » (p. 39), de sorte qu’il n’est « plus du tout cartésien et néanmoins
encore sous l'influence du geste cartésien » (p. 55). A ce titre, S. Gonzalez revient
sur les themes majeurs de Homme-machine (rejet de I’hypothese de ’ame comme
principe immatériel, mise en évidence de la dépendance radicale de I’esprit au corps,



Bulletin cartésien LV

affirmation de la continuité entre homme et animal, théorie du plaisir) et elle s’ef-
force d’en retracer les racines cartésiennes. D’abord, en rappelant’hypothese d’'une
« cosmogenese strictement mécaniste » (p. 18) et athée, qui inverse la these carté-
sienne de la création continuée. Car, comme I’écrit La Mettrie, « le mouvement qui
conserve le monde, a pu le créer » (p. 175). Ensuite, S. Gonzalez retrace la théorie du
vivant élaborée par La Mettrie dans le contexte d’'une « dynamisation de la mécanique
cartésienne » (p. 25). Lauteur de LHomme-machine veut conserver la distinction entre
I'inerte et]’organique, et, en méme temps, faire de la pensée « un épiphénomene dela
matiére vivante ». A ses yeux, les fonctions du cerveau ne sont que le résultat de I'orga-
nisation de la matiere cérébrale, La Mettrie écartant aussi bien I’hypothese d'une ame
matérielle que celle, diderotienne, de la pensée comme propriété de la matiere. Ainsi,
conclutS. Gonzalez « on peut dire que le matérialisme de La Mettrie retient du corps
machine cartésien un fonctionnement strictement immanent, tout en mobilisant
une matiere qui n’est plus celle de Descartes, puisqu’elle est capable de s’organiser
elle-méme » (p. 53) et dont La Mettrie affirme que I'essence reste inconnaissable. En
rapportant la vie a I’organisation (celle des fibres et d’'une matiere active), il « esten
quelque sorte en retrait sur les perspectives nouvelles que sa biologie enveloppe », et,
paradoxalement plus proche de Descartes que de ses contemporains. Enfin, I’analyse
de la continuité entre I'animal et ’homme permet a S. Gonzalez de souligner les
ruptures les plus nettes de La Mettrie d’avec le paradigme cartésien (dont I’affirma-
tion célebre qu’il serait possible pour les grands singes d’éduquer leur imagination
en vue d’acquérir la faculté du langage) et certaines continuités de détails (I'option
épigéniste contre la préexistence des germes, soutenue par Malebranche). Cette
longue introduction (dont on retiendra par ailleurs les pages consacrées au role de
I'imagination) fournit donc un riche dossier sur la relation assez articulée que I'auteur
de ’Homme-machine a entretenue avec Descartes et, plus encore, avec les reprises de
la doctrine cartésienne proposées par les auteurs de la seconde moitié du xvIr® siecle.

Alberto FRIGO (Université de Milan)

m  LAMY, Guillaume, Des principes des choses (De principiis rerum), traduction de S. Matton,
Paris & Milan, Arche Edizioni/S.E.H.A., 2024, 280 p.

Sylvain Matton offre, dans une présentation matérielle bilingue soignée, la
traduction claire du De principiis rerum, de Guillaume Lamy (1644-1683). Le livre a
235 ans, il deviendra docteur de la Faculté de médecine de Paris en 1672 et publiera
ensuite, en francais, deux textes intéressants dans I’histoire de la diffusion des idées
cartésiennes : Les Discours anatomiques, avec des réflexions sur les objections qu’on lui
a faites contre sa maniére de raisonner sur la nature de I’homme (Rouen, 1675, 2¢ éd.
Bruxelles, 1679, Bruxelles & se vend a Paris, chez L. D'Houry, 1685) et I'Explication
méchanique et physique des fonctions de I'dme sensitive (Paris, L. Roulland, 1677, 1678,
seconde éd. 1681, 1683, 1687).

La traduction, la premiére en langue moderne, est présentée en regard du texte
latin de I’édition de 1669, d’apres ’exemplaire personnel du traducteur, qui a fait
reproduire la page de titre portantle nom du premier propriétaire : Pailheres, corres-
pondant de Christiaan Huygens. En effet, faute de manuscrit nous étant parvenu, c’est
I’édition de 1669 qui nous est donnée a lire, puisque la publication de 1680 est « une
simple remise en vente, avec une page de titre de relais, de 1’édition de 1669 » (p. vIiiI
et note 18). Lintroduction du traducteur ne présente ni I’auteur ni le livre, et insiste
sur un seul theme : celui de ’ame du monde, avec un extrait du Sixiéme des Discours
anatomiques, sur I’ame sensitive, (que citera La Mettrie dans son Histoire naturelle de

181



182

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

I’dme, La Haye, 1745, chapitre VIII), sans tenir compte des nuances apportées par
Lamy au chapitre v, I partie de I’Explication méchanique et physique. La question de
I’ame du monde n’est pas a négliger : Gassendi I’a traitée et il a affirmé, au début de
la Physique du Syntagma philosophicum, que la réponse ne peut étre « simplex ». Henry
More I'a abordée dans sa correspondance avec Descartes (AT V, 240 et 310), publiée
par Clerselier au tome I des Lettres (1657,1667). Mais évoquer d’emblée cette ques-
tion ne rend pas justice au contenu du De principiis rerum. En effet ce texte, comme
le Discours du tabac publié un an avant (voir BC 2025), témoigne de la circulation
des idées mécanistes cartésiennes dans le milieu médical parisien, bien apres les
universités d’Utrecht et de Leyde. Les notes accompagnant cette traduction étant
succinctes, des précisions s’'imposent.

Le De principiis rerum est dédié a Antoine de Barillon, marquis de Morangis (1599-
1672), qui fut'un des dirigeants de la Compagnie du Saint-Sacrement, société secrete
catholique fondée en 1630, réunissant des notables, religieux et dévots laics, sur-
nommée « Parti des dévots ». Cette Compagnie avait pour but de travailler « aux
ceuvres ordinaires des pauvres, des malades, des prisonniers, des affligés », ainsi
qu’aux « missions, séminaires, a la conversion des hérétiques et a la propagation
de la foi dans toutes les parties du monde, a empécher tous les scandales, toutes les
impiétés ». La Compagnie a ceuvré pour la création de ’'Hopital Général en 1656,
dont la mission principale était d’accueillir les pauvres, conformément aux Statuts
rédigés par les nombreux magistrats du Parlement de Paris membres de la Compagnie.
Elle est connue pour son intervention dans I'interdiction de la premieére version de
la piece de Moliere Le Tartuffe ou I’Hypocrite, créée a Versailles en mai 1664. Elle a été
dissoute en 1666. Dans son Epitre, Lamy loue le génie et « I'intégrité des mceurs » de
son dédicataire, ainsi que sa « tres parfaite connaissance des sciences » et sa « singu-
liere prudence dans tout ce qu’[il] entreprend ». Il vante aussi la « religion vraie et
sans superstition », la « piété sincere et sans fard », la « vertu pleine d’urbanité et sans
grossiere rudesse » de ce « philosophe qui peut et doit étre vénéré ». Mais auparavant,
le jeune Guillaume Lamy a dressé son propre portrait, non moins flatteur : il dit avoir
«longtemps erré » avant de « peser par [lui]-méme les préceptes des philosophes et
ensuite, libéré de toute opinion précongcue, et attaché uniquement a ’observation
de la nature, [il a] travaillé a dégager des ténebres les principes cachés des choses ».
Son ouvrage présente « un échantillon de [ses] études ».

La préface du livre, « Ot 'auteur expose son dessein », affirme « qu’il a existé
jusqu’a présent deux manieres de philosopher sur la physique qui sont extréme-
ment opposées entre elles, 'une ayant rapporté, cachés sous le voile d’énigmes et
de fables, des principes des choses secrets qui furent regus et établis uniquement par
religion et foi ; 'autre ayant ouvertement exposé des principes découverts au moyen
de la seule raison et étayés par des faits d’expérience ». Selon I’auteur, « la premiére
voie fut empruntée, parmi les anciens, par les prétres d’Egypte, les brahmanes des
Indes [...], les cabalistes juifs, les druides gaulois, [...] Zoroastre [...] Moise, et Hermes
Trismégiste. Parmi les modernes, ont suivi cette voie : Paracelse, Helmont, Crollius
et d’autres chimistes du méme genre qui veulent étre appelés “philosophes hermé-
tiques” et vénerent le nom d’Hermes comme sacré. Mais plus que tout autre, cette
voie a été recommandée en notre siecle par Fludd, qui a regardé comme une impiété
derechercher les vrais principes des choses hors des Ecritures Saintes, et a ainsi révélg,
en suivant le livre de la Genese, la philosophie qu’il appelle “mosaique” » - allusion
a la Philosophia Moysaica de Robert Fludd, publiée en 1638. Selon Lamy, la « seconde
maniere de philosopher a été embrassée par les premiers Grecs, Leucippe, Démocrite,
Aristote, Epicure, parmi les Arabes par Averroés et Avicenne, par un grand nombre



Bulletin cartésien LV

de Latins et, parmi nos compatriotes d'un remarquable génie, par Descartes, qui a
gagné beucoup d’admirateurs de sa doctrine [atque, inter nostros eximij ingenij Cartesius
qui doctrinae suae sectatores plurimos obtinuit]. Cependant, parmi ce genre de philo-
sophes fleurissent a notre époque trois écoles principales, a savoir, 'aristotélicienne,
I’épicurienne et la cartésienne, desquelles j’ai examiné les principes selon un ordre
clair ».

L'invocation de « trois écoles principales » chez ceux qui philosophent sur la
physique (ce qui inclut les médecins) n’est pas a prendre au sens institutionnel :
elle illustre la vigueur des débats intellectuels a Paris et le fait que le médecin de
Saumur Louis de La Forge, par exemple, se présente en « disciple » de Descartes, en
« Cartésien » et qu’il évoque « les disciples de Monsieur Descartes » dans son Traité
de l'esprit de ’homme de 1666. Aristote et les « philosophes de 1’Ecole » n’y sont pas
exempts de critiques. Mais celles qui sont contenues dans le livre du jeune étudiant
parisien Guillaume Lamy sont étrangeres a toute tentative de conciliation : elles
visent a « réfuter les principes des aristotéliciens sur les principes des choses » comme
I’annonce le titre du livre I du De principiis rerum. L'attitude radicale de Lamy se dis-
tingue de la mise a mal de I’aristotélisme par les partisans de Descartes et de Gassendi
qui fréquentent notamment trois assemblées de savants, dont deux Académies pari-
siennes. 'une est ’Académie de Montmor, cartésien et ami de Gassendi, dont il a
publié, trois ans apres sa mort, les (Euvres complétes chez Anisson a Lyon en 1658. C’est
aM. de Montmor, Conseiller du Roy en tous ses Conseils..., que le médecin Louis de
La Forge a dédié son Traité de 'esprit de I’homme, préparé pendant la rédaction de ses
Remarques sur Homme de Descartes, lui-méme édité par Clerselier a Paris en 1664.
Dans sa dédicace, La Forge mentionne des « ennemis » qui « combattent encore »
Descartes « apres samort » - allusion a Henricus Regius -, mais souligne que Montmor
soutient « son parti par la force de [ses] raisons » et que sa Maison est souvent « le
théatre de sa gloire ». Lautre est ’Académie de Bourdelot, médecin du Grand Condé.
Cette Académie, ou des questions de médecine et de physique sont abordées, est
ouverte au public. Des Cartésiens fréquentent ces Académies : Clerselier et Rohault,
son gendre, chez Montmor, Rohault et Cordemoy, ainsi que le médecin Fédé, chez
Bourdelot. Les expériences y sont valorisées, comme dans les « mercredis » de Jacques
Rohault, « disciple » de Descartes et « chef de file » des cartésiens. Ses conférences
a succes précedent la publication de son Traité de physique en 1671, dont des copies
circulaient des 1667, comme I’a montré Sylvain Matton en éditant le manuscrit de
la Physique nouvelle en 2009 (voir BC XL), puis en présentant son acquisition d’« Un
nouveau manuscrit », plus proche du traité publié en 1671, notamment parce qu’il
contient une « Description générale des plus grossieres parties qui sont renfermées
dans le corps humain » (voir BC LIV). Si « I’école cartésienne » existe en physique,
en revanche, elle tarde a émerger en médecine au moment ou Lamy publie son
livre, parce que la Faculté de médecine de Paris combat toujours la circulation du
sang, démontrée par Harvey en 1628, approuvée par Descartes dans le Discours de
la méthode de 1637, précisée dans La Description du corps humain, retitrée Traité de la
formation du feetus, par Clerselier, qui I’édite avec Homme en 1664. Rohault s’y est
rallié dans le « Traitté de physique » manuscrit qui précede la publication de 1671.
Mais il cite la Métaphysique, la Physique et le Traité de I"dme d’Aristote au début de son
Traité. A ’Académie Bourdelot, « chacun peut patler avec liberté [...] Aristote n’y
est pas moins favorablement écouté que Descartes & Gassendi » (voir Conversations
tirées de I’Académie de M. Abbé Bourdelot..., Paris, 1672, p. 61-62). La tradition aristo-
télicienne, pourtant malmenée par les nouvelles cosmologies, les cartésiens et les
expériences, perdure en physique, et elle est plus importante encore, jointe a celle

183



184

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

de Galien, dans l'’enseignement médical et chez de nombreux médecins, malgré
I’essor des dissections et des expériences. I'influence d’Epicure, promue en physique
par Gassendi, grand lecteur de Lucréce, commence a percer, malgré I'opposition
des anatomistes chrétiens. Les traités d’anatomie en usage a la Faculté de médecine
de Paris rejettent Epicure comme en témoigne L'Histoire anatomique d’André Du
Laurens, publiée en latin en 1600, fréquemment rééditée, traduite en 1610 (Paris,
puis Lyon, 1621), retraduite dans 1’édition des (Euvres, publiée en 1621, puis 1639,
1646, 1661. Le chapitre 1 du livre I de L'Histoire anatomique, évoque « ’excellence de
I’homme » en convoquant les « Prétres Egyptiens [...], ce grand Mercure [...], Aristote,
[...] Zoroastre [...] ». Mais apres 1’éloge du corps humain, le chapitre 111 s’ouvre sur
une injonction : « Maintenant donc se taise ce brutal Epicure, qui disait que les corps
humains avaient été faits par hasard & fortuitement par ’entreheurtement turbulent
des atomes. » Pour dénoncer I'« erreur d’Epicure », Du Laurens souligne que tous
les corps sont « batis d'un méme artifice, la méme structure d’os, de cartilages, de
ligaments... », puis déclare : « Il ne se présente donc rien de fortuit en la structure
du corps, rien qui ne représente la majesté & grandeur d’une souveraine sagesse. »
(Voir la traduction de E Size, Paris, J. Bertault, 1610). D’ot1 'audace de Lamy, quand
il écrit, au chapitre xxxvi1 de la 2% partie du livre III Des Principes des choses, que «le
hasard a une place en physique » (in rebus physicis), avec le mouvement des atomes,
dont les corps et le monde sont constitués, comme 'illustrent les chapitres voisins.

Lamy a « émis des jugements sur les principes des choses a un age plus propice
aux conversations amoureuses qu’aux austeres colloques de philosophes » (p. 4-5).11
utilise souvent la premiére personne du singulier : iudico (je juge) et prononce ses juge-
ments avec une assurance fougueuse, dans une attitude d’autant plus audacieuse qu’il
n’apas encore son bonnet de docteur. Il est vrai qu’il est déja intervenu publiquement,
puisqu’il évoque les « petites dissertations [dissertatiunculae] qu’il a proposées ’année
derniere contre les prétendues utilités de la transfusion du sang », allusion a la vive
polémique relative aux expériences de transfusion du sang d’'un animal a ’homme
et aux trois Lettres qu’il a adressées au méme destinataire. Les deux premieres Lettres a
Monsieur Moreau, Docteur en Médecine de la Faculté de Paris, Conseiller, Médecin Lecteur et
Professeur ordinaire du Roy, [... | contre les prétendues utilités de la transfusion du Sang pour
la guérison des maladies, avec les réponses aux raisons et expériences de M. Denys, ont été
publiées a Paris, chez J. Delaunay en 1667. Dans sa premiere Lettre du 8 juillet 1667,
Lamy, alors Maistre aux Arts en I’Université de Paris, répondait a 'invitation d’exprimer
ses « opinions » sur « La Lettre que Monsieur Denys, fort habile Philosophe Cartésien
a écrite sur cette matiere ». Le jeune Maitre a alors fait part de son opposition et de ses
craintes «lorsque I’on fait passer le sang d’'un animal dans un homme ». Il contestait
'utilité de la transfusion dans le traitement de diverses maladies et raisonnait sur la
fievre a partir du cas du jeune homme de 15 ans guéri apres avoir recu « 9 onces de
sang d’'un agneau » : le patient avait retrouvé la mémoire qu’il avait perdue a la suite
«d’une violente fiévre » et se trouvait « soulagé d’'une douleur de coté causée par une
chute le jour précédent ». Lamy admettait la possibilité de la transfusion « dans un
homme robuste sans qu’il en ressente pour lors aucune incommodité », comme Denys
I’avait montré dans sa seconde expérience. Lamy redoutait « de facheuses suites »
et prescrivait : « Lorsque I'on veut mettre en pratique quelque nouveau remede, il
faut marcher a pas de plomb, et prendre bien garde que le médicament dont on se
sert a guérir une maladie ne fournisse pas des semences qui en produiront un jour
de bien plus dangereuses » (p. 10). Il invoquait aussi « les principes de la philosophie
ancienne, que Descartes & Gassendi ont remise au jour dans notre siecle, & qui est
bien plus vraisemblable & mieux établie que celle qu’on suit dans les Ecoles » (p. 12).



Bulletin cartésien LV

Il se déclarait prét a étre tenu pour « un faux prophete », des que la réussite des expé-
riences de transfusion montrerait qu’il avait tort. Lamy a confirmé ses craintes sur
la transfusion et le mélange du sang de divers animaux vers le sang de ’homme, le
26 aolit 1667, en réponse a la Lettre « en injures & en objections » de Denys/Denis qu’il
avait recue et qui avait ensuite été « lue publiquement dans ’Assemblée de Monsieur
I’Abbé Bourdelot, qui, quoiqu’elle lui [ft] dédiée, fut le premier a la désapprouver
publiquement » (p. 2). Dans la « réfutation » qui lui a été demandée, Lamy a examiné
les expériences de Denys sur les chiens, et discuté notamment des causes internes
des maladies et de leur lien avec « ’abondance » ou « 'impureté » du sang, ainsi que
sa « disette ». Il argumentait sur les maladies, les comparaisons et la chaleur du sang.
Il s’y ralliait au « mouvement circulaire du sang » (p. 5, p. 14), signalait qu’il avait
demandé des avis a « de trés savants chimistes » et se défendait d’avoir « parlé contre
la raison & contre 'expérience » (p. 9). Il citait la chaleur du sang, « incessamment
entretenue par le feu, qui est toujours allumé dans le coeur » et dont la chaleur « nous
fait vivre » (p. 10). Il examinait le mouvement des esprits animaux dans des passions,
revenait sur les conditions de la transfusion du « jeune homme », et confirmait son
interprétation de la fievre comme « extraordinaire fermentation du sang », puis sur
les fermentations, renvoyait notamment a Willis (p. 11). Il s’appuyait sur « 'opinion
des Cartésiens » au sujet de la raréfaction du sang dans le coeur (p. 14). Il exprimait
ses craintes que « du sang étranger mis sans aucune altération dans les veines d'un
homme lui communiquera des inclinations conformes a la nature de la béte dont il
a été tiré » (p. 15). Il s’excusait a la fin d’avoir appuyé ses raisonnements sur les « prin-
cipes de Descartes », sachant que son destinataire ne les « approuve pas entierement »
(p. 16). La troisieme Lettre, du 16 février 1668, publiée chez P. Le Monnier, s’attachait
aux faits qui avaient conduit a la mort du fou prétendu guéry par la transfusion, avec un
Récit exact de ce qui s’est passé aux transfusions qu’on lui a faites, et quelques réflexions
sur les accidents qui lui sont arrivés. Le patient était M. de Saint Amant, « en la vigueur
de son age », atteint depuis huit ans d’une « folie intermittente », que Jean-Baptiste
Denis pensait guérir de sa folie grace a la transfusion. Apres une saignée, et un peu de
vin, ce malade recut le sang d’un veau, 'opération étant pratiquée par le chirurgien
Emmerez et présidée par Denis. Lamy n’éludait pas les grandes douleurs ressenties
par le « pauvre infortuné », dont la folie sembla diminuer, d’ot1 une autre transfusion
pratiquée deux jours apres, « avec un peu moins de douleur & plus d’adresse ». La
quantité de sang transfusé étant plus importante, le malade fut pris de malaise et de
douleurs « pressantes », puis fut « repris d'une folie beaucoup plus insupportable » et
mourut peu de temps apres. Lamy analysait de nouveau les dangers de la transfusion
de sang animal a ’homme, qui fut interdite peu apres.

Au moment ou il publie son ambitieux traité De principiis rerum, Guillaume
Lamy, qui se revendique cartésien, n’est pas un novice en matiere de débats médicaux
publics sur des themes d’actualité. Mais ’enjeu Des principes des choses est autre. C’est
un texte novateur et argumenté, divisé en trois livres avec un nombre de chapitres
variables, courts et assez denses. Sa composition est la suivante :

- Livre Premier, Oit I'on réfute les préceptes aristotéliciens sur les principes des choses,
(59 chapitres avec la conclusion, p. 7-32).

- Livre Second, Dans lequel la méthode philosophique de Descartes et sa doctrine des
principes des choses sont exposées et réfutées. Une préface explique sa divison en deux
parties (p. 33) : la premiere, Dans laquelle on expose et réfute la voie proposée par Descartes
pour atteindre a la vérite, et rejette les raisons par lesquelles il démontre la spiritualité de
I’dme rationnelle et I'existence de Dieu, (39 chapitres, p. 34-54) ; la seconde En laquelle

185



186

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

on réfute les préceptes de Descartes sur les principes des choses matérielles, (36 chapitres
avec la conclusion, p. 55-74).

- Livre Troisieme, Dans lequel on expose et établit les principes d’Epicure, également
en deux parties, précédées d’'une préface justifiant cette séparation, liée a la distinc-
tion entre religion et philosophie, afin d’éviter « une confusion périlleuse pour la foi »
et d’exposer « la doctine d’Epicure sur les principes des choses comme si je n’avais
absolument rien oui des choses révélées par Dieu » (p. 75). Soit une premiére partie
En laquelle les principes d’Epicure sont exposés de la maniére dont ils sont rapportés par
Lucrece, et critiqués (25 chapitres, p. 76-87), puis la seconde En laquelle les principes
d’Epicure sont différemment proposés et établis, (43 chapitres, p. 88-106).

Ces Livres sont suivis par deux Appendices :

- Appendice I : De la cause des effets que les aristotéliciens attribuent a I’horreur
du vide et les modernes a la pesanteur de I'air (23 chapitres, p. 107-115), ou Lamy cite
Pascal et s’appuie sur ses Expériences nouvelles touchant le vuide, faites dans des tuyaux,
syringues, soufllets & siphons..., publiées en 1647 et reprises dans les Traitez de I'équilibre
des liqueurs et de la pesanteur de la masse de 'air de 1663. Rohault, cartésien, a égale-
ment fait des expériences sur le vide. Lamy cite aussi Gassendi (qui a commenté les
expériences de Torricelli, que Mersenne a diffusées a son retour d’Italie) et s'intéresse,
apres Pascal, au mécanisme de la respiration et aux ventouses.

- Appendice II : De la nature et du mode de la fermentation, (28 chapitres, p. 116-
126), ou Lamy traite par exemple du vin, et, ol, soucieux des effets de la fermentation
du sang, explique les fievres au chapitre XX11, avant d’espérer que les « fruits précoces
de [son] esprit ne [seront] pas désagréables a la langue des érudits » et ne recevront
pas « un jugement défavorable », pour qu’il poursuive ses recherches sur « tous les
effets qui regardent la médecine », voire en étendant « la doctrine d’Epicure aussi a
I'explication de tous les autres phénomenes de 'univers ».

Lénoncé des themes abordés dans Des Principes des choses montre la richesse du
livre, 'ambition de son jeune auteur pour nourrir les débats en philosophie et dans
les sciences, en discutant, tout en les diffusant, les textes de Descartes, mais aussi de
Gassendi, puisque désigner Epicure dissocié de la révélation, c’est prendre ses dis-
tances avec De vita, moribus et doctrina Epicuri, publié en 1647 et les Animadversiones
in librum X Diognis Laertii, publi€es en 1649, ou Gassendi voulait concilier atomisme
et foi chrétienne en faisant intervenir Dieu dans la production des atomes qui lui
doivent aussi leur énergie. Les extraits cités par Lamy ne relévent pas d’une typologie
unique quant au fond, méme si le ton reste engagé. Des chapitres mentionnent les
auteurs, mais rarement les textes. D’autres contiennent des allusions précises sans
mention d’auteur ni de texte, mais tous supposent une connaissance du contexte
scientifique, médical et philosophique.

Le traducteur doit étre remercié d’offrir le texte étonnant d'un jeune lecteur pas-
sionné, ambitieux et libre, aimant débattre et trancher, aux cartésiens, pascaliens et
gassendistes, et plus généralement aux dix-septiémistes attentifs au contexte aristoté-
licien et aux textes des atomistes de I’Antiquité, ainsi qu'a I'importance du galénisme
en médecine. Se contenter de la lecture du livre II, ot le nom de Descartes et certains
de ses textes sont explicitement cités, serait une erreur. En effet, sile livre I Des principes
des choses n’évoque le nom de Descartes qu’une seule fois, et s’il ne cite aucun texte de
Descartes, les theses cartésiennes ne ’en irriguent pas moins. Descartes est 'auteur
caché sur lequel Lamy s’appuie pour rejeter les formes substantielles, la cosmologie
issue d’Aristote, la recherche des causes finales en physique, ainsi que la conception
du corps humain issue non seulement d’Aristote, mais aussi de Galien, avec le rejet
des « facultés » liées a la tripartition des ames dans les textes médicaux, ainsi qu’aux



Bulletin cartésien LV

« facultés » ou « vertus » des remedes. C’est a partir de Descartes que Lamy pense et
expose le mécanisme du corps. On songe a Henricus Regius, médecin ouvert aux idées
nouvelles, dont Descartes a corrigé les théses de médecine que cet enseignant faisait
soutenir dans la jeune université d’Utrecht, o1 il a imposé le mécanisme du corps a
partir de la Physiologia de 1641, avec la circulation du sang présentée comme dans le
Discours de la méthode, donc dissociée du contexte aristotélicien auquel Harvey était
resté fidele, et la chaleur du cceur réduite a une fermentation. Les lettres de Descartes
ont été publiées au tome I de la correspondance éditée par Clerselier et les livres de
Regius ont confirmé I’adhésion au mécanisme du corps et a la circulation du sang,
ainsi que I'influence de la Dioptrique et des Principia philosophiae, mais le rejet de la
métaphysique.

Dans son traité, Lamy inscrit la premiére occurrence du nom Cartesius au livre I,
chapitre 11, intitulé : « Tous les philosophes se sont accordés sur la nécessité d'une
matiere, mais se sont divisés en déterminant sa nature ». Au sujet de ce « grand désac-
cord », Lamy écrit : « Aristote affirma que cette premiere matiere est un presquerien;
Epicure, aprés Leucippe et Démocrite, introduisit les atomes, tandis que Descartes
arréta [établit avec précision : determinauit] que la matiere de toutes choses est I'exten-
sion », allusion aux Principia philosophiae, I partie article 23, 29 partie art. 4. Suivent
une exposition et une réfutation de la doctrine des péripatéticiens en physique ainsi
que de I'autre « principe » ajouté a la matiere : celui de « “forme substantielle” que
leur imagination a forgé » et dont le raisonnement « est un pur sophisme ». Parmi
les exemples cités, celui de I’ame rationnelle comme « forme substantielle réelle-
ment séparée du corps » fait 'objet des chapitres X1 a XXI (p. 12 a 17). Si Lamy juge
a ce propos que les « péripatéticiens, abandonnés par la raison, se réfugient dans la
foi », et que c’est « une preuve de folie de contredire, méme tres peu, la religion », sa
réfutation vise aussi « les péripatéticiens chrétiens » qui font intervenir Dieu « pour
produire en dehors de la matiere une certaine forme substantielle ». Lamy examine
ensuite la division des corps, les uns incorruptibles (les cieux et astres, soit fixes, soit
errants), les autres sujets a la corruption, avec la distinction entre simples et mixtes.
Dans sa réfutation des cieux incorruptibles, Lamy invoque, au chapitre XXXV, des
observations astronomiques : « En effet, on a vu briller durant un certain temps de
nouveaux astres fixes qui disparurent apres ce temps. » Descartes a évoqué la possibi-
lité que quelques étoiles « commencent assez subitement a paraitre ou a disparaitre,
ainsi qu’on I'a vu arriver dans le vrai monde », au chapitre xv du Monde, traité qu’il
arenoncé a publier en raison de la condamnation de Galilée et que Clerselier a édité
en 1664. Les astronomes admettaient la possibilité de I’apparition d’étoiles nouvelles
depuis la fameuse observation de Tycho Brahe dans la soirée du 11 novembre 1572.
Tycho avait observé une étoile plus brillante que Vénus, au nord-ouest de Cassiopée,
aun endroit o1 1a veille encore, il n’y avait pas d’astre. L'article 104 de la ITI* partie des
Principia cite cette étoile nouvelle, dite nova de 1572 : « et c’est ainsi qu’il arriva, sur la
fin de 'année 1572, qu’une étoile qu’on n’avait point vue auparavant parut dans le
signe de Cassiopée, avec une lumiere fort éclatante et fort vive, laquelle s’obscurcit
par apres peu a peu tant qu’elle disparut entiérement vers le commencement de
I’année 1574 ». Lamy ajoute, au chapitre XXXVII, les observations plus récentes rela-
tives a la planéte Mars, allusion aux travaux de Christiaan Huygens et a son Systema
Saturnium, publié en 1659, qui confirme I’héliocentrisme copernicien. Les livres II,
2de partie, chapitre xX, et III, 24 partie, notamment chapitres XXII a XXIV, ainsi que
le chapitre Xx de I'’Appendice I, reviennent sur les questions cosmologiques.

Dans sa réfutation des «aristotéliciens » au livre I, Lamy n’oublie pas qu’il étudie
la médecine a la faculté de Paris, traversée par les querelles d’actualité, comme sur

187



188

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

le chyle, cité au chapitre XL ou sur ’antimoine aux chapitres XLIX et L. Il n’oublie pas
non plus la perplexité des médecins dans l’explication des sensations, et sa lecture
de Descartes influence le chapitre XLIV avec I'exemple du chatouillement, la titilla-
tio, qui met I’accent sur le role des nerfs, conformément a ’explication cartésienne
novatrice des sensations dans LHomme, puis Dioptrique IV, Méditation V1, et 1a fin de
Principia 1V, articles 191 et 197 notamment. Le chapitre LII des Principes des choses
intitulé « Les qualités des étres vivants ne se distinguent pas de leurs parties solides, de
leurs humeurs et de leurs esprits » est d’inspiration cartésienne. Apres avoir rejeté les
formes substantielles, Lamy éradique, apres Descartes, les « qualités » ou « facultés »
si importantes en médecine, et qui étaient invoquées pour expliquer les fonctions
du corps humain. Ces facultés, héritées de Galien avec son célébre traité Des Facultés
naturelles, ont été reprises notamment par Fernel puis Du Laurens et Riolan pere et
fils. Lamy ne cite aucun auteur. Il rejette les « facultés » nutritive (nourriciere dans
la traduction, p. 29), augmentatrice et générative (procréatrice, dans la traduction)
de I’ame végétative dans I’homme, et préfere « omettre » les facultés inventées pour
« les autres ames », alors que les ames sensitive et rationnelle avec leurs facultés
étaient trés importantes dans la tradition médicale et chez les philosophes et susci-
taient de sérieux débats, par exemple sur la faculté imaginative et sa puissance. Lamy
confirmera ce rejet des facultés dans ses Discours anatomiques (2" Discours) et son
Explication méchanique et physique de I'dme sensitive (I"® partie, chapitre 11). Dans Des
Principes des choses, il affirme que «les étres vivants » sont composés de parties solides,
d’humeurs et d’esprits (animaux), sans besoin de recourir a « quelque chose de plus ».
Et pour expliquer la transformation des aliments en chyle, il invoque « '’estomac,
le suc fermentatif répandu en lui et la chaleur des chairs qui 'entourent ». Suit une
comparaison avec I’horloge et 'affirmation que «de fait, toutes les fonctions des étres
vivants peuvent s’expliquer mécaniquement, toutes les facultés étant supprimées,
comme dans les automates », écho direct de la fin du traité de ’Homme (AT XI, 202),
plus que des Remarques de La Forge dans I'édition parisienne de 1664 par Clerselier. La
comparaison avec 1’horloge signe un ralliement manifeste au mécanisme cartésien,
puisqu’elle est aussi utilisée par Descartes dans le Discours de la méthode (AT VI, 50 et
59) et la Méditation V1 (AT VII, 84, 1X-67). Les Passions de ’dme (art. 6) et I’article 203
de Principia IV citent la comparaison entre le corps et la montre, que Géraud de
Cordemoy reprend au Discours Il du Discernement du corps et de I'dme en six discours,
pour servir a l'éclaircissement de la physique (1666).

Lamy supprime, apres Descartes, les « facultés » invoquées pour « expliquer »
des propriétés inconnues ou magiques. Il rejette aussi bien la « faculté somnifere »
d’'un médicament provoquant le sommeil et la « faculté émétique » de ’antimoine
qui provoquerait le vomissement, que la « vertu attractive » de I’aimant qui attire
le fer, autre question débattue, que Descartes a abordée dans Principia 1V, depuis
I'article 133 (« Explication de la nature de I'aimant »), jusqu’a l'article 183, avec
référence au nom de [William] Gilbert, auteur du De magnete (publié a Londres en
1600) aux articles 166 et 168. Rohault fait aussi des expériences sur ’aimant. Apres
Descartes (voir article 187), Lamy rejette aussi « la sympathie, ’antipathie ». Dans
ce chapitre L11I, Lamy s’attaque avec vigueur a une conception de «la nature » large-
ment répandue en médecine. Descartes déja, au début du chapitre vil du Monde avait
écrit : « par la Nature je n’entends point ici quelque Déesse ou quelque autre sorte de
puissance imaginaire, mais [...] je me sers de ce mot pour signifier la matiere » (AT XI,
36-37). Lamy en tire les conséquences en médecine, ot ’accusation d’implorer « de
tous cOtés 'aide de la nature, tant6t lui prétant la plus haute intelligence, tantot au
contraire jetant sur elle la tache de I'erreur », va bien au-dela des « aristotéliciens ».



Bulletin cartésien LV

Le recours a la nature, banal en anatomie, vise les galénistes et pas des seuls aristoté-
liciens, désignés dans la suite du chapitre : « En effet, ils admirent son habileté et sa
prévoyance dans la fabrication des étres vivants, mais ils 'accusent d’erreur dans la
production de monstres. » Les traités d’anatomie célebrent la nature, souvent assi-
milée a Dieu ou a la providence divine chez les médecins catholiques du royaume
de France, pour la création de la merveille qu’est le corps humain sain. Au début
de sa cé€lebre Historia anatomica, André Du Laurens invoque les théologiens qui
appellent 'homme « image de Dieu, [...] fin de toutes choses auquel sont asservies
toutes les choses sous la Lune », et il va jusqu’a écrire que la connaissance de soi par
I’anatomie conduit (est utile) a la connaissance de Dieu (Livre I, chapitres I, v et vI).
Le corps humain est ce chef-d’ceuvre de la nature que Vésale a mis en scéne dans son
grand livre aux magnifiques planches publié a Bale en 1543 et en 1555, le De humani
corporis fabrica. Le mot fabrica utilisé par Lamy dans 1'original latin (in animalium
fabrica), est un terme que Descartes connait et qu’il traduit par « fabrique » (et pas
« fabrication »), dans CHomme et La Description du corps humain (AT XI, 132, 233,
2435), puisqu’il revendique avoir suivi « Vésale et les autres » en anatomie (a Mersenne,
20 février 1639, AT II, 525). Descartes innovait par rapport a la Faculté de médecine
de Paris ot le prestige de Vésale était jalousé et I'intérét de ses illustrations novatrices
encore discuté par de nombreux médecins, parmi lesquels Riolan (fils) dans son
Anthropographie, alors méme que les dissections de corps humains étaient rares. Le
Ier des Discours anatomiques de Lamy, apres la Seconde des Lettres servant de préface,
rejettera I'idée que « I’homme est le chef d’ceuvre de la nature ». Guillaume Lamy
sait aussi que la question des monstres est débattue en médecine, et qu’elle releve
souvent de I’« erreur » d’'une nature fréquemment personnifiée : « Dame Nature »
disait Ambroise Paré, « bonne meére, sagace et prévoyante » écrit Lamy. Le chapitre LIv
tire les conséquences du début de Principia 111, sur I'éradication de la cause finale,
mais dissociée de toute référence au monde créé par Dieu. Lamy affirme : « Quant a
vouloir comprendre par quelque conjecture ce que Dieu lui-méme se proposerait en
mouvant les corps, il apparait que cela sent davantage la témérité que la sagesse, et
ne conduit en aucune facon a comprendre la maniére dont se produisent les effets,
que seule on recherche en physique. » Le chapitre suivant « Lusage des parties et
I'effet des causes ne doivent pas étre tenus pour leur fin » est une attaque en regle
du finalisme, banal en médecine : « Il faut dédaigner les médecins qui », parlant
« de l'usage des parties, le posent comme la fin de ces dernieres ». Si Hippocrate est
épargné, Galien est pris a partie pour son De usu partium (De I'usage des parties) « que
toutle monde admire » - ce qui est alors un fait dans I'enseignement médical -, mais
ol il « offre la preuve éclatante d’'une doctrine tout a fait vaine et d'un importun
bavardage ». D’ot la ferme recommandation au chapitre LVI : « Afin donc d’éviter
une si fréquente erreur en physique, on ne doit recourir a aucune explication par la
fin », ce que le Second des Discours anatomiques confirmera, apres la Seconde des Lettres
servant de préface. Apres ces attaques directes portées au-dela des « aristotéliciens »,
Lamy passe a la réfutation « de 'opinion des péripatéticiens sur la crainte du vide »,
jugée « absurde » « éloignée de la raison » et leur oppose I’expérience fameuse des
fontainiers de Florence, reprise par Pascal dans ses Expériences nouvelles touchant le
vide, selon laquelle «il est constant que I’eau ne monte pas plus haut que trente et un
pieds » (10,30 m), question reprise dans I’Appendice I, notamment au chapitre vIiI,
intitulé « Pourquoi I’eau monte dans les machines hydrauliques ». La réalité du vide
établie par Pascal s’oppose a la tradition aristotélicienne du cosmos plein et ordonné.

Le Livre Second du De principiis rerum, consacré a la réfutation de la méthode
philosophique de Descartes et sa doctrine des principes des choses, est une lecture

189



190

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

stimulante qui n’intéresse pas seulement les cartésiens. Il débute par une Préface
récapitulant le contexte intellectuel :

Contre la doctrine péripatéticienne des principes des choses qui avait longtemps régné
seule, ces dernieres années deux tres puissants adversaires, Gassendi et Descartes [duo
potentissimi hostes Gassendus & Cartesius], se sont élevés avec un si heureux succes que
la philosophie d’Aristote est désormais méprisée par de nombreuses personnes sur
son seul nom, et que celle qu’ils ont introduite est tenue dans le plus grand honneur.
Cependant, bien que les préceptes de ces philosophes aient entre eux une grande affinité
et paraissent puisés a la méme source, Descartes prétend qu’il a trouvé sa philosophie
par ses propres méditations et qu’elle ne differe pas moins de I’épicurienne que de l’or-
dinaire. Mais parce qu’il a non seulement proposé de nouveaux principes des choses,
mais encore exposé pour rechercher la vérité une voie jusqu’ici inconnue qu’il estime a
I’abri de toute erreur, nous avons divisé le présent livre en deux parties. Dans la premiere,
nous montrerons que personne ne peut suivre cette voie, et que méme s’il était possible
del’emprunter, elle ne conduirait nullement a la connaissance de 'immortalité de 'ame
et de 'existence de Dieu ; dans la seconde, que dans ses préceptes sur les principes des
choses Descartes s’est éloigné autant de la vérité que d’Epicure.

Au fil des chapitres de la premiére partie du Livre II, Lamy convoque des extraits des
Principia philosophiae et des Meditationes. Dés les premiers chapitres, il emprunte aux
Principia I sur le doute, que celui-ci porte sur les connaissances, y compris mathé-
matiques, et sur les sens. Au chapitre 1v, il cite la formule « ego cogito, ergo sum »,
inscrite a I’article VII des Principia, aprés I'énoncé en francais du Discours de la méthode,
et ceux, en latin puis en francais, des Meditationes. Lamy aborde ensuite les idées de
Descartes au sujet de la « divinité supréme et de 'immortalité de ’ame », sur lesquelles,
affirme-t-il, « est fondée n’importe quelle religion » et il avertit : « je veux pour ma
part combattre sa facon de les démontrer, mais en aucun cas m’opposer a la vérité
des choses. A cette fin, aprés avoir expliqué la maniere dont Descartes démontre la
nature des ames et I'existence de Dieu, je vais donc exposer les raisons qu’Epicure ou
d’autres philosophes qui rejettent le joug de la foi pourraient avancer pour défendre
leur opinion contre les démonstrations de Descartes » (chapitre X111). Mais avant que
Lamy n’invoque Epicure - ce qui sort des limites d"une recension du BC -, notons que
Lamy connait aussi bien les textes de Descartes que les Objections de Gassendi aux
Meditationes, la Disquisitio metaphysica, seu Dubitationes et Instantiae adversus Renati
Cartesii Metaphysica et Responsa de 1644 et n’ignore pas le Syntagma philosophicum.
Sans mention des textes de Gassendi, Lamy fait écho aux questions de ce dernier
qui ont contesté non seulement le doute métaphysique de Descartes, mais aussi la
distinction trop radicale que celui-ci a établie entre ’ame réduite a la pensée et le
corps a I’étendue, ainsi que I'absence de pensée chez les animaux. Au chapitre XX, il
écrit « O dictum acute » (6 discours pénétrant), imitant le « Quaeso te ergo, o Anima »
des Objections contre la Seconde Méditation et de la Disquisitio. Apres Gassendi, Lamy
conteste que « ’ame pense toujours » et il revient a deux reprises sur les affirmations
de Descartes selon lesquelles « les petits enfants /foetus pensent dans le ventre de leur
mere » et qu’il en va de méme lors du « sommeil des 1éthargiques/ comateux » (cha-
pitres Xv et xxXvI). La l1éthargie, figure au chapitre Xx1v, avec le délire et la frénésie,
parmi les affections mélant ’ame au corps, comme 'effet de la « violence du vin » et
de certaines drogues qui menent a «la folie, la stupidité ou la fureur », ce qui conduit
Lamy a citer Lucrece sur la nécessaire nature corporelle de I'esprit, puisqu’il souffre
des atteintes corporelles, allusion au De rerum natura (111, 176-177), dont d’autres vers
vont nourrir la I'¢ partie du livre III. Sur 'union de I’ame au corps, Lamy concede, au
chapitre xxviIi1, apres La Forge dans son Traité de l'esprit de I’homme, chapitres XIII



Bulletin cartésien LV

et X1V, que Descartes « est certes d’avis que I'esprit n’est pas uni au corps comme un
pilote a son navire » (voir Méditation VI apres Discours de la méthode V). Mais La Forge
commente, tandis que Lamy objecte : « quelle est la raison de cette séparation et
comment s’accomplit le commerce entre des choses si différentes, il [Descartes] ne
I'explique nulle part ». Le chapitre XxxX, « Comment selon Descartes les pensées sont
excitées dans l’esprit par les impressions corporelles », cite « la machine du corps »
et se réfere explicitement a Homme au sujet de la formation des « idées » des objets
et la maniere dont ces objets « produisent, par 'intermédiaire des esprits animaux
et des nerfs, une certaine impression a la surface de la glande pinéale... » (voir AT XI,
174), théme abordé par La Forge au chapitre XviI de son Traité de l'esprit de I’homme.
Lamy repousse cette « explication vaine », avant de railler, au chapitre suivant les
« Cartésiens » alléguant un « pacte passé entre Dieu et 'ame », ce qui vise La Forge et
son Traité de l'esprit de I’homme, chapitres X1V et Xv. Puis Lamy conteste les démonstra-
tions de l'existence de Dieu par Descartes dans la Méditation I11, et au chapitre XXX1v,
I'affirmation cartésienne que « I'idée de Dieu est imprimée dans les esprits de tous
les hommes » et I'argument qu’il avance, aprés Gassendi, contre cette « idée innée »
est « un fait établi » : que les peuples « du Nouveau Monde, avant qu’ils ne fussent
instruits, n’avaient aucun soup¢on de Dieu ou des dieux » (voir aussi chapitre XxvI).
Dans la seconde partie du Livre II, Lamy, aprés Gassendi et Henry More, rejette « la
maniére dont Descartes prouve que I’essence de la matiere consiste dans la seule exten-
sion », et il dénonce le « vice de ce raisonnement » qui omet I'impénétrabilité, qu’il
explique (chapitre 1v-X11). Lopposition de Lamy a «la physique de Descartes », rejette
les « fictions », autant que 'explication par laquelle Descartes « obscurcit » la nature
du mouvement. Lamy s’« étonne qu'un homme qui philosophe si maladroitement
ait trouvé des disciples et qu’il s’en rencontre méme aujourd’hui chez nous qui s’ap-
pliquent a défendre de si évidents délires » (tam manifesta deliria deffendere studeant).
Du chapitre XxXI jusqu’au dernier (XXXVI), Lamy discute les lois de la nature, exposées
par Descartes dans Principia 11 et il invoque aussi La Dioptrique. Descartes n’est pas
absent du Livre III, seconde partie, dans les chapitres sur la cosmologie.

Le livre de Guillaume Lamy Des Principes des choses, dont je n’ai donné qu’'un
apercu, est un texte important et stimulant, rédigé par un jeune étudiant en médecine
trés savant, libre et ouvert aux découvertes scientifiques. C’est un jalon qui témoigne
del’évolution des idées médicales avant que Louis XIV ne se décide a faire enseigner
«’anatomie selon la circulation du sang » par un chirurgien, hors de la Faculté de
médecine de Paris. Pierre Dionis commencera ses Démonstrations anatomiques en
1673 au Jardin du Roi, en diffusant le mécanisme cartésien, prenant en cela la suite
du livre de Lamy, tout en discutant 'ensemble de la philosophie de Descartes. Les
idées médicales de Descartes vont continuer a nourrir les Discours anatomiques et
I’Explication méchanique et physique des fonctions de I’dme sensitive de Lamy.

Annie BITBOL-HESPERIES (Paris)

2. Etudes générales

2.1. Descartes
B AGOSTINI, Igor, Descartes, Brescia, Scholé (Editrice Morcelliana), « Profili », 2024, 486 p.

Le titre laconique n’introduit pas une nouvelle biographie de Descartes : 1a col-
lection « Profili » propose la présentation de ’ceuvre d’un philosophe, a I'intention
des étudiants et du grand public éclairé. Comme dans la somme de 600 pages publiée

191



192

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

en 1971 par Genevieve Rodis-Lewis, c’est l'ceuvre de Descartes qui est ici présentée.
Aussi la biographie est-elle résumée en 4 pages, complétées par une carte fort utile.
L'auteur maitrise la bibliographie la plus récente, surtout pour la France et 1'Italie, et
son expertise sur les études cartésiennes (il a succédé a Giulia Belgioioso a la téte du
Centro de Lecce) se double d’une grande connaissance de la seconde scolastique. Les
tout derniers acquis du corpus cartésien ne sont pas oubliés. Ce volume maniable
propose I’état présent des études cartésiennes, avec une rare ampleur de vue.

11 aborde ainsi, des Regulae aux Passions, les grands écrits cartésiens, Discours et
Essais, le Monde et ]’ Homme, les Meditationes et Principia. Chaque chapitre comprend
un exposé clair du traité, suivi d’'un inventaire des questions disputées. Pour les Essais,
I'auteur a demandé a Sébastien Marrone (pour la géométrie) et Franco Meschini (pour
la médecine) de compléter sa présentation. Le résumé scrupuleux et détaillé de la
pensée cartésienne n’exclut pas des prises de position personnelles de I’auteur, mais
elles sont toujours complétées en note par le rappel des opinions divergentes. Par
exemple, il en est ainsi de I'identification des Regulae avec le « traité de ’érudition »
(p- 81), dela continuité entre le « petit traité » de 1628 et la métaphysique du Discours
et des Meditationes (p. 201), de I'évidence du cogito (p. 233), etc. Chaque note constitue
un véritable petit état de la question. Jugeant, a juste titre, que les grandes théses de
la pensée cartésienne sont assez connues d’elles-mémes, ainsi que les débats qu’elles
ont suscités (avec Gueroult ou Alquié, mais aussi Garin ou Landucci), I'auteur insiste
sur I'originalité cartésienne.

Les écrits « intermédiaires » (Notae in programma, Epistola ad Voetium...) ne sont
pas oubliés, mais intégrés dans le cours de la présentation ; il en va de méme de la
correspondance. Ce choix ne rend pas toujours justice a ces écrits (ainsi pour la cor-
respondance avec More, éparpillée dans le volume, ou pour la lettre a Voetius, évoquée
en passant). Il est heureux d’avoir inséré les Objections-Réponses dans le corps de
chaque méditation, méme si cela aboutit a une certaine « dilution » des objecteurs,
Gassendi ou Hobbes, et bien que l'index nominum pallie en partie cette difficulté.

11 fallait une grande puissance synthétique pour traiter au chapitre des Passions
delamorale de Descartes, en incluant la préface des Principia, 1a correspondance avec
Elisabeth et Chanut et la Lettre-Préface. La gageure d’un tel volume est de rassembler
une présentation fidele du contenu des ouvrages avec la discussion moderne des
theses, sans oublier l'arriere-plan des amis et objecteurs. En une dizaine de pages,
I'auteur définit, en donnant leurs références, une centaine de concepts clefs, comme
I'anaclastique ou la générosité.

Lauteur regrette (p. 5) la brieveté des quarante pages dédiées a la réception du
cartésianisme. Mais il va a l’essentiel, et le lecteur doit lui savoir gré des apercus,
clairs et denses, sur Spinoza, Leibniz et Malebranche aussi bien que sur Heidegger,
Husserl, Ryle ou Damasio.

11 s’agit donc d’un livre capital par son originalité, et pas seulement en italien :
un projet similaire avait été tenté par le regretté Stephen Gaukroger (1950-2023,
voir Descartes. An Intellectual Biography, Oxford, Clarendon Press, 1995, et le compte
rendu de Dan Garber dans le BC XXVI, p. 40-42 [Archives de philosophie 61, 1998, ou
en ligne : http://www.cartesius.net]), mais la chronologie du présent ouvrage est plus
équilibrée et les analyses philosophiques sont plus compleétes. Il est rare qu'un livre
puisse a la fois étre utile a des étudiants déja avancés, intéresser un public cultivé et
satisfaire des spécialistes.

Jean-Robert ARMOGATHE, de I'Institut



Bulletin cartésien LV

m BATTISTI, César Augusto, « The Cartesian method and its Logic », Praxis Filosdfica, n° 60,
2024.

Dans cet article, 'auteur examine la méthode de Descartes telle qu’elle est pré-
sentée dans le Discours et les Regulae, ainsi que son application dans La Géométrie et
d’autres textes. Il distingue en elle cinq caractéristiques : 'utilité limitée de la démons-
tration, le sens de I'importance des problemes, ’analyse et la construction, ainsi que
la nature universelle de la méthode. La structure qui ordonne le développement de
I'article en constitue a la fois la force et la limite. Parfois, elle apporte de nouvelles pers-
pectives, comme lorsque C. A. Battisti soutient que I’accent mis par Descartes sur les
problémes inaugure un nouveau paradigme épistémique (p. 9). Son interprétation de
laméthode cartésienne dans la deuxieéme partie du Discours (qui examine la certitude
épistémique) est pertinente, mais son emploi du terme « expedient » est peu courant
dans les études cartésiennes et pourrait dérouter. A d’autres moments, 'affirmation
selon laquelle I’article aborde des aspects de 1a philosophie de Descartes sous détermi-
nés dans la littérature semble exagérée. C’est manifeste par exemple lorsqu’il aborde
la relation entre les écrits méthodologiques de Descartes et La Géomeétrie, ainsi que
dans son exposé sur l'intuition et la régulation de 'esprit (p. 11-12). Une analyse des
travaux récemment publiés sur ces sujets aurait été ici féconde (voir notamment Roger
Ariew, « La Logique de Port-Royal, les premiers cartésiens et la scolastique tardive »,
Archives de philosophie, n°78, 2015 ; Sorana Corneanu et Koen Vermeir, « The Art of
Thinking » dans D. Miller and D. Jalobeanu (€d.), The Cambridge History of Philosophy
of the Scientific Revolution ; Tarek Dika, Descartes’s Method, Oxford University Press,
2023 ; ou encore Matthew L. Jones, The Good Life in the Scientific Revolution Descartes,
Pascal, Leibniz, and the Cultivation of Virtue, The University of Chicago Press, 2006).

Laura KOTEVSKA (Université de Sydney)

m *BuccoLiNi, Claudio & OL1vO, Gilles, éd., « Le lexique de la métaphysique cartésienne »,
Lexicon Philosophicum. International Journal for the History of Texts and Ideas, n° 10, 2022.

Ce numéro special de Lexicon Philosophicum est consacré au « lexique de la
meétaphysique cartésienne ». Le sujet manifeste de ses articles est donc le langage
philosophique (le vocabulaire et les concepts) employé par Descartes dans ses ceuvres,
y compris la correspondance. Bien sfir, il n’est pas possible d’aborder ce théme sans
entrer dans une discussion substantielle de sa philosophie (cause, attribut, idée,
etc.) en vue d’expliciter le rapport intime entre terminologie et engagements méta-
physiques, comme le démontrent les auteurs de ce volume. Les éditeurs notent
dans leur présentation que le plus grand projet (sous les auspices d’ILIESI, le Centre
d’études cartésiennes, Sorbonne Université et d’autres institutions) dont découlent
ces articles « se concentre sur la dynamique repérable entre le lexique du philo-
sophe et son évolution au contact de celui de ses interlocuteurs et objecteurs, dont
surgissent des formulations nouvelles, des approfondissements terminologiques,
des précisions et des écarts forgés, a la fois, relativement au propre lexique du philo-
sophe, qu’a celui de ses interlocuteurs ». Le but, précisent-ils, est d’étudier « [le]
contexte lexicologique et historique d’élaboration et de transformation de cette
terminologie [...] la dynamique concréete des évolutions - modifications ou reconsti-
tutions - du lexique cartésien, afin de caractériser la facon dont, au cours d'un débat,
s’alterent ou se précisent - par approfondissement, subversion ou implication - la
terminologie de départ engagée dans la confrontation. » Donc, ces articles nous
offrent plusieurs « exemples majeurs » de nature a éclairer, a travers des perspectives
diverses, les développements et les élargissements particuliers dans la terminologie

193



194

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

cartésienne dans le milieu polémique ol s’insere Descartes - surtout les objections
aux Meditationes et leurs réponses. Ce qui ne peut que contribuer a approfondir notre
compréhension du développement de la métaphysique cartésienne.

On lira ici Vincent Carraud, « Una doppia mostruosita: da causa sive ratio a
sui » ; Gilles Olivo, « La natura semplice e l'idea » ; Dan Arbib, « Alcuni paradossi
sulla situazione metafisica dell’infinito Cartesiano » ; Igor Agostini, « Cogitatio e Res
cogitans. La genesi della distinzione fra sostanza e attributo principale » ; Alberto Frigo,
«Doute et prudence dans la Premiere Méditation de Descartes » ; Alice Ragni, « Note
sulla nozione di prima philosophia nel Seicento (a partire da Descartes) » ; Simone
Guidi, « Descartes and the “Thinking Matter Issue” » ; Alberto de Vita, « La filosofia
di Descartes € una filosofia del soggetto? Sull’uso cartesiano del termine “subiectum”
dalle Regulae alle Meditationes de prima philosophia » ; et Vincent Carraud et Gilles
Olivo, « Mens etiam corporea dici potest (AT V, 223, 9-10) : une fiche. »

Steven NADLER (Université du Wisconsin)

®  ROUQUAYROL, Louis, Descartes et la culture des esprits. Du bon sens au sens commun, Paris,
Honoré Champion, « Travaux de philosophie », 2024, 355 p. ; Découvrir Descartes, Paris,
Les Edition sociales, 2024, 175 p.

Le partage de 'empirique et du transcendantal, rencontrant celui de 'universel
et du particulier, repousse bien souvent a la marge du discours philosophique la
considération des variables individuelles et psychologiques qui, prises dans leur
champ d’exercice concret, paraissent se surajouter a un pur sujet connaissant, sujet
propre - et digne - de la philosophie et de la métaphysique. A rebours de ce préjugé,
s'inscrivant au contraire dans un mouvement de réhabilitation de I’empiricité des
savoirs, I’auteur propose une enquéte sur le bon sens qui, a notre connaissance, est
sans précédent dans les études cartésiennes : étudier la bona mens, non comme un
autre nom de la raison pure, mais comme le cceur d’un dispositif global, celui d’'une
« culture de l'esprit », incluant des données psychologiques, mais aussi sociales,
culturelles et historiques, comme autant de composantes essentielles du devenir du
sujet - ou plutot des sujets. D'une plume alerte, dans un texte toujours précis sur le
plan de I'analyse argumentative et des références bibliographiques, I'ouvrage propose
un parcours chronologique dans le corpus cartésien, documentant et commentant
le développement d’un bon sens cartésien, qui, de « bon sens naif » pris dans sa
nature originelle, se transforme au contact de la méthode pour devenir « bon sens
cultivé » (partie I), puis de lamétaphysique, prenant alors le nom de « sens commun »
(partie II). Se fondant sur La Recherche de la vérité et le Studium bonae mentis, qui
contribuent largement a cette approche pluraliste du sujet cartésien, le livre décrit le
développement d’une instance qui n’est plus le subjectum de la métaphysique, mais
un véritable « peuple » ol se cOtoient artisans, paysans, écoliers, voyageurs, savants
et philosophes. Lauteur invite ainsi a penser en extension et en diversité le travail de
la constitution du soi, sur fond d’une approche sociale et politique qui fait droit aux
lectures marxistes de Descartes et de la Modernité (Antonio Gramsci, Louis Althusser,
Toni Negri), que I'on retrouve en téte de son ouvrage clair et pédagogique, Découvrir
Descartes (p. 11-15). Lopuscule compleéte d’ailleurs ’étude de « I’égal partage du bon
sens » proposée par Descartes et la culture des esprits par une breve réflexion sur « 1’égal
partage de la liberté » et le role de la générosité (Découvrir Descartes, p. 163-174).

On insistera sur quelques moments forts de I’analyse. Un enjeu crucial du livre
est, comme on pouvait s’y attendre, la réévaluation de la signification de I'incipit du
Discours (ch. 7, p. 141-161). Lauteur ouvre une voie nouvelle par rapport au soupgon
d’ironie a laquelle se bornent des nombreux commentateurs, qui ne considérent pas



Bulletin cartésien LV

de maniére assez ouverte 'intertextualité du bon sens comme « chose du monde la
mieux partagée », le précédent montanien s'imposant comme 'unique clef de lec-
ture (p. 149). Par-dela I'ironie qui rabattrait la revendication du bon sens sur la seule
présomption, 'auteur réaffirme son « égal partage » (p. 319) en tant qu’il appelle, de
facon urgente, I'appui d’'une méthode et donc d’une formation de I'individu raison-
nable. Mais c’est aussi sur la question du role de la philosophie premiere que I'ouvrage
se montre particulierement suggestif : au probléme traditionnel de la fondation des
sciences, appelant la destruction du savoir ancien, se superpose celui de la production
d’un «accord des esprits » (p. 165), « objectif stratégique » et condition d’un nouvel
ethos scientifique. Uauteur montre bien en particulier comment le « sujet méditant »
a été forgé en fonction de cet objectif majeur (p. 199-205) : fiction d’un sujet naif ou
« dégradé », I'ego est aussi le porteur d’une culture fondamentale qui rend possible
son amendement et, avec lui, celui du lectorat des Méditations métaphysiques. Le cogito
prend sens lui aussi par rapport a ce projet qui n’est plus de simple fondation, mais
de conversion a la science des esprits dans toute leur diversité. Sa « banalité », décon-
certante pour certains (Bourdin, p. 230 sq.), assure sa fécondité : 'argument vaut
donc moins comme inventio cartésienne (ce qui lui est du reste contesté) que comme
institutionnalisation d’un principe préalablement converti en expérience. Sous cette
forme, il s’avere un levier essentiel dans le passage du « sens commun dégradé » au
«sens commun métaphysique », conjointement a la démarche critique de la dubitatio
qui aura permis de rétablir la lumiere naturelle comme lumiere commune (p. 244). On
trouvera également une description des stratagemes de la méditation en tant qu’opé-
rateurs de subjectivation (« la méthode de I’anamnese », « le recours a I'implicite »,
«lapédagogie del’analyse », p. 291-293) : ce sont la autant de moyens de '’émergence
d’un accord entre les esprits, impliquant I’acquisition de « toutes nouvelles habitudes
intellectuelles » qui portent « a un degré supérieur les habitudes déja acquises par
la méthode » (p. 293). Le sujet, doté in fine du « sens commun rationnel » (p. 295),
n’efface toutefois ni ne supplante le « sens commun dégradé » dans sa « vocation
pratique », auquel revient sa « part de vérité » (p. 313). Pour conclure, on saluera un
ouvrage qui est appelé a faire référence dans les travaux qui voudront penser l’esprit
cartésien comme une réalité incarnée dans des individualités et dans des pratiques
que la méthode et la métaphysique contribuent a modifier et a parfaire.

Signalons également, du méme auteur et toujours en 2024, la parution de
Découvrir Descartes.

Olivier DUBOUCLEZ (Université de Liege)

m  SJOHOLM, Cecilia & SA CAVALCANTE SCHUBACK, Marcia, Through the Eyes of Descartes:
Seeing, Thinking, Writing, Bloomington, Indiana University Press, 2024, 224 p.

Dans ce recueil d’articles, les deux autrices cherchent a libérer Descartes de son
image scolaire de pur rationaliste et de penseur du dualisme du corps et de I'esprit.
Elles proposent de révéler un Descartes doté d’'une dimension esthétique, sensible,
imaginaire et corporelle, en examinant la lettre de son propos, sa correspondance,
ses figures et ses textes de philosophie naturelle. Leur lecture montre comment
voir (seeing), penser (thinking) et écrire (writing) s’entrelacent au cceur de sa pensée,
formant une dynamique ot regard, image, imagination et sensibilité en sont des
composantes actives. Comme elles le soulignent clairement, la recherche « steps
not only into a contemporary phenomenology that has been much influenced by
the Cartesian meditations but also into a contemporary psychoanalytic thought »
(Préface). I s’agit donc manifestement d’un travail interdisciplinaire. En introduisant
le concept de « Cartesian baroque aesthetics » (p. 1), elles font résonner la pensée

195



196

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

de Descartes dans les champs de 'esthétique, de la phénoménologie et de la psy-
chanalyse, ouvrant ainsi de nouveaux domaines de questionnement et élargissant
I’horizon de compréhension du cartésianisme. Il convient de recommander ici au
lecteur deux constructions théoriques particulierement intéressantes : 'une présen-
tée dans le premier article, 'autre dans le cinquiéme.

Dans le premier texte, Cecilia Sjoholm avance une theése d’'une grande origina-
lité : Descartes n’est pas seulement le représentant du rationalisme, mais également
un précurseur d’une « visceral aesthetics ». A travers I’analyse d’ceuvres telles que
L’Homme et les Passions de I’dme, elle montre que, lorsqu’il aborde I'expérience esthé-
tique, Descartes ne s’intéresse pas uniquement a la raison et au jugement, mais
accorde aussi une importance essentielle a 'interaction entre les sensations corpo-
relles, les émotions et les pulsions. Ainsi Descartes se situe-t-il avant Kant, dans une
esthétique ou le corps précede le jugement, « in a pre-Kantian aesthetics » (p. 12),
parce que, au sein de ces écrits cartésiens, « we can detect a visceral aesthetics that
surpasses any intellectual concept of judgment » (p. 12). De plus, I’autrice transforme
la métaphore cartésienne du « corps-machine » en machine esthétique, «itis an aes-
thetic machine, energizing the interaction between bodies, objects, and phenomena,
as well as between the senses, affects, and thought » (p. 11). Enfin, en s’appuyant
sur les textes mémes de Descartes, elle reconstruit une « esthétique viscérale » ou1 le
corps devient le lieu de la pensée, « the body is aesthetic: open to the world, even
unshielded from its affective impacts » (p. 18).

Dans le deuxieme texte, Marcia Sd Cavalcante Schuback insiste sur la métaphore
de la ligne : 1a pensée n’est pas un objet fixe, mais une ligne en train de se tracer,
«the “image” of thinking while thinking, of seeing while seeing, is not the image of
something but rather of a line in movement » (p. 98). Cela correspond a I« intuition
del’esprit » cartésienne : la saisie de la pensée dans son propre mouvement. De plus,
I'autrice redéfinit le cogito cartésien en l'interprétant non seulement comme mouve-
ment de ligne, mais aussi comme l'instant de saisie, « thinking sees the thinking “at
the time,” “aslongas,” “while thinking” suddenly, in an instant, which he expressed
in the adverb “donc,” ergo, “therefore” » (p. 100 sq.). Enfin, elle affirme que la pensée
cartésienne se produit dans’acte d’écrire: « dum scribo, intelligo ». Le geste d’écriture
- le mouvement de la main, la trace de la plume - accompagne la naissance de la
pensée. Lécriture devient une mise en acte du penser, une cartographie dynamique
de I'esprit. C’est également I'un des arguments les plus novateurs du texte.

” o«

Zuo HUANG (South China Normal University)

2.2. Cartésiens

®m  ALEXANDRESCU, Vlad & BELLON Thomas, éd, « Pascal », Journal of Early Modern Studies,
volume 13, issue 1, printemps 2024, 296 p.

Cinquante ans apres les études réunies dans les Analele Universitdtii Bucuresti.
Literaturd Universald si Comparatd (1, 1974), 1e Journal of Early Modern Studies édite une
partie des actes d’'un colloque international tenu a Bucarest a I'occasion des 400 ans
de la naissance de Pascal. Ce volume présente une série de sept études qui délivrent
un ensemble de nouveaux départs problématiques ouvrant la voie a des hypotheses
méthodologiques et interprétatives inédites pour I'intelligence du corpus et de la
pensée pascaliennes. En particulier, Vlad Alexandrescu (« Les deux manuscrits de
L’Art de persuader de Pascal ») propose, pour la premiere fois depuis les recherches
éditoriales de Jean Mesnard ((Euvres completes, Paris Desclée de Brouwer, volumes I



Bulletin cartésien LV

et1Il, 1964, 1991) une critique historique, philologique et conceptuelle des décisions
qui ont conduit a privilégier la lecon du manuscrit de Sainte-Beuve plutot que celle
du recueil de Montempuys (désormais M) dans I'histoire éditoriale du texte. Sur la
base de cette critique, I’auteur formule des hypotheses stemmatiques inédites et
justifie de la probité de la copie M pour I'établissement du texte de L'Art de persuader
et, par extension, pour 'exégese du double opuscule De I’Esprit géomeétrique. Dans le
prolongement de cette étude, Thomas Bellon (« L'art de persuader et les régles de
la méthode chez Pascal ») tache d’interpréter, a ’aune d’'un examen des éléments
textuels constitutifs de « I’art de persuader », I’articulation de 'opuscule éponyme
a I’écrit des Réflexions sur la géométrie en général qui I’accompagne dans la tradition
éditoriale. LArt de persuader y est présenté comme une méthode par défaut qui, sur
la base d’'un examen critique de la créance, reconduit la question de la perfection
de la preuve a celle de son efficace et ce, en vue de sauver la possibilité des démons-
trations des difficultés qui émergent de la reconnaissance de la vérité des principes.
Dans son étude (« Walk the Line: Pascal on Meaning, Rules, and Skepticism »), Yoen
Qian-Laurent élargit cette derniere perspective examinant le rapport de L'Esprit géo-
meétrique aux Pensées par I'intermédiaire de I’ Entretien avec M. de Sacy. De 'examen de
la fonction des tropes sceptiques convoqués dans ces différents textes, il ressort un
dépassement de la question du scepticisme et du dogmatisme par celle de la dualité
de la nature humaine au sein de laquelle se conjugue une pratique du doute et de la
certitude. Dans le méme registre gnoséologique, Sylvain Josset (« Heart, Intelligence
and Intuitus: Arnauld and Nicole, Cartesian Interpreters of Pascal ») finit de distinguer
le coeur pascalien des formes successives de l'intuitus (dans la Regula III puis dans la
Meditatio II) a partir d'une critique de la substitution de la notion de coeur du fragment
L 110/S 142 par les termes, cartésiens, de sentiment et d’intelligence dans I’édition de
1670 des Pensées, dite de Port-Royal. Tamas Pavlovits examine le rapport d’image de
la nature a Dieu (L 934/S 762) sous le prisme de la double infinité (« Unitatis amatrix
natura. Le probléeme de I'unité chez Pascal »). L'article suggere que, sila double infinité
ruine la possibilité d’assigner une unité ontologique aux choses elles-mémes, elle
caractérise ce faisant un certain principe d’unité rendu par I'uniformité des choses.
L'hypothese est alors la suivante : cette unité de la nature (unitatis amatrix natura)
rendue manifeste par sa double infinité serait alors «I'image non pas de Dieu en tant
que tel, mais de Dieu caché. » De son coté, Alberto Frigo montre comment le désespoir
fait 'objet chez Pascal d'une pratique dont le reglement procede d’une réflexion sur la
ressemblance et la dissemblance des expériences passées, dévoilant ainsi la nécessité
de désespérer le bonheur par la philosophie (« Il faut savoir désespérer ot il faut. Pascal
et le désespoir de la philosophie »). Enfin, Jean Dhombres propose une historio-
graphie alternative du calcul intégral a I'époque moderne, désignée par une formule
empruntée au marquis de UHOpital pour qualifier les méthodes employées par Pascal
en calcul intégral dans les Lettres d’A. Dettonville : « Pour M. Pascal, il tourna ses vues
de tout un autre coté » (« Sur les interprétations de “tout un autre co6té” de Pascal »).

Xavier KIEFT (Sorbonne Université)

m Pape Francois / BERGOGLIO, Jorge Mario, Sublimitas et miseria hominis. Lettre apostolique
pour le quatrieme centenaire de la naissance de Blaise Pascal, Vatican, 2023 [repris par les
Editions Salvator, Paris, 2024, avec des textes de Benedetta Papasogli, Laurence Plazenet,
Tony Gheeraert et Jean de Saint-Chéron, 90 p.]

Il n’est pas courant qu’'un document pontifical fasse longuement et exclusive-
ment ’éloge d’'un penseur laic, surtout s’il a, durant une période de sa vie, adhéré a
un mouvement, le jansénisme, qui s’est avéré finalement déviant, voire hérétique.

197



198

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Il ne s’agit pourtant pas d'un hommage de circonstance, ni d'une récupération tar-
dive, mais d’une lecture précise et pertinente. Précise parce qu’elle s’appuie sur la
littérature du dernier demi-siecle (sont cités Louis Lafuma, Michel Le Guern, Henri
Goubhier, etc.) et sur les meilleures vues théologiques (ainsi Hans U. von Balthasar).
Deux points en particulier ressortent, qui mettent Pascal au coeur de la situation
contemporaine. D’abord que, suivant la doctrine des trois ordres, la rationalité qui
leur demeure commune n’a pourtant rien d'univoque : 'ordre des corps a sa rationa-
lité, celui des esprits, la sienne et donc celui du coeur, aussi « mystique » qu’on le dira,
déploie aussi la sienne, qui ne se distingue des deux premieres que par sa puissance
«infiniment infinie » de mise en lumiére a la fois des raisons du cceur et des autres
ordres. Ensuite que la raison du cceur ne procéde pourtant pas par un surcroit de la
représentation, ni de la prédication, n’ajoute rien aux sciences positives et n’appar-
tient donc pas plus a la métaphysique (ni a ses preuves), mais consiste précisément
a aimer Jésus-Christ et ainsi comprendre notre situation : la « nuit de feu » apporte
une certitude, parce que I'amour fait comprendre. D’ou1 I'accent d’emblée mis sur la
connaissance de cet ordre : « Non seulement nous ne connaissons Dieu que parJ.C.,
mais nous ne nous connaissons nous-méme que par J.C. ; nous ne connaissons la vie,
la mort que par Jésus-Christ. Hors de J.C., nous ne savons ce que c’est, ni que notre
vie, ni que notre mort, ni que Dieu, ni que de nous-mémes » (Pensées, L. 417). (On
regrettera peut-étre que la traduction officielle dise sublimitas pour ce qui contraste
avec la miseria, a savoir la magnitudo).

Jean-Luc MARION, de I’Académie frangaise

m  BOCCHETTI, Andrea (dir.), Descartes alla prova di Pascal. Uomo, Mondo, Dio, Naples,
Instituto Italiano per gli Studi Filosofici Press, 2024, 264 p.

Ce volume, issu d’un colloque tenu a Naples du 4 au 6 mai 2022, rassemble des
articles hétérogenes de chercheurs francais et italiens sur les rapports entre Pascal et
Descartes. Dans une premieére partie (« Uomo »), outre ’étude d’Andrea Bocchetti,
quirevient sur la critique du solipsisme de1’ego, on signalera aux lecteurs francais du
Bulletin1’article d’Igor Agostini, qui nous invite a approfondir les theses sur ’héritage
«spiritualiste » de Descartes chez Pascal et Malebranche d’Augusto del Noce, rarement
lu de ce cOté des Alpes. La seconde partie (« Mondo »), plus épistémologique, s'ouvre
par une intéressante étude de Gilles Olivo, qui propose une lecture d’ensemble de
I'opuscule De I’Esprit géométrique : contre Jean Mesnard, I’auteur ne voit pas dans
LArtde persuader une « généralisation » et un « perfectionnement » des Réflexions sur
la géométrie en général, mais plutdt la « relance » d’un projet avorté faute du point de
départ solide que constitue la théorie cartésienne du jugement, mobilisée au début
de L’Art de persuader. Le lecteur retrouvera dans la troisieme partie (« Dio ») 'idée rec-
trice du dernier ouvrage publié de Vincent Carraud, De la certitude, formulée a partir
d’une analyse remarquable du Mémorial. Le concept pascalien de « certitude » serait
«cartésiano-paulinien » : cartésien en ce qu’il est la détermination de la vérité, pau-
linien en ce qu’il instaure une « dramatique de la séparation et de 'unité » au Christ.
Apres quelques rapides remarques de Fabrizio Lomonaco sur « 'antithése » amour
de Dieu ou amour de soi chez Pascal, 'ouvrage se conclut sur une démonstration de
Sylvain Josset : en conceptualisant « I'infirmité du roseau pensant », 'auteur montre
en quoi Pascal parviendrait a éprouver et a surmonter la métaphysique cartésienne
de la subjectivité - justifiant ainsi in extremis le titre exact du volume : « Descartes a
I’épreuve de Pascal ».

Jean-Come CHALAMON (Sorbonne Université)



Bulletin cartésien LV

m  *CARRAUD, Vincent, Pascal : de la certitude, Paris, Puf, « Epiméthée », 2023, 486 p.

Vincent Carraud est historien de la philosophie. Par conséquent, il fait de la philo-
sophie, quand il fait de I'histoire. Son Pascal : de la certitude est anouveau ’application
de ce principe, selon lequel la philosophie doit étre rectrice pour qu’il soit possible de
s’y retrouver dans son histoire méme. Car il faut aller jusqu’aux ultimes conséquences
d’une certaine corrélation : d’autant plus de philosophie, d’autant plus d’histoire. Elle
ne veut pas dire seulement, comme il en va d’ordinaire, que I’histoire serait requise, en
servante de la philosophie, pour accéder, alors seulement, a celle-ci ; mais tout autant,
inversement et plus profondément, qu’il n’y aura pas de vérité possible dans cette
sorte-la d’histoire, qu’il n’y aura rigoureusement pas ici d’histoire, sans philosophie
qui, constamment, la dirigera, et ainsi, dans 1’autre sens de la proportion, que I’acces
méme a la vérité historique se tient ici sous la condition de la pensée philosophique :
il faut penser pour trouver. A cet égard, bien des résultats de ce livre se présenteront
comme autant de confirmations historiques d’intuitions philosophiques, en sorte
que l'on pourrait penser ici a ce qu’écrivait Gustave Flaubert, recevant quelques jours
avant sa mort la confirmation de I'existence d’une particularité botanique dont il
avait besoin, sans la connaitre, pour Bouvard et Pécuchet : « J’avais raison! Et j'avais
raison parce [...] qu’a un certain degré intellectuel (quand on a de la méthode) on
ne se trompe pas. La Réalité ne se plie point a I’idéal mais le confirme » (A sa niéce
Caroline, 2 mai 1880, Correspondance, Paris, Gallimard, « Bibliothéque de la Pléiade »,
t. V, p. 894). En histoire de la philosophie aussi, la réalité confirme le concept, « quand
on a de la méthode ».

Encore faudra-t-il voir. Vincent Carraud veut voir, et montrer, montrer avec
évidence, démontrer en mettant sous les yeux. Et ainsi son livre d’histoire de la
philosophie déploiera un regard, et la description, extrémement minutieuse, de ce
que ce regard a vu, dans sa cohérence extréme comme en sa plus grande exactitude
historique.

Au premier abord, le livre rassemble et révise amplement (particulierement
dans un appareil trés impressionnant de notes, formant un livre dans le livre, ou
plutot ouvrant en lui, comme en perspective, plusieurs autres livres) quinze études
classées selon 'ordre chronologique des textes pascaliens qui en forment a chaque
fois le centre, a partir du Mémorial consignant la certitude du 23 novembre 1654, en
trois ensembles, « avant, pendant et apres » la fameuse « conférence APR » de 1657
ou 1658, « De la vraie religion », avec, en quelque sorte au coeur du livre (et de fait
presque a lui seul promesse d’un autre livre), le trés substantiel chapitre 1X, « De vera
religione » (61 p.), portant sur le concept méme de «religion », le concept de certitude
formant «1'unité focale » (p. 13) du recueil, et d’abord du chemin de pensée de Pascal
tel qu’il est ici considéré.

Cependant le principe de la philosophie directrice ne vaudra pas seulement pour
I’histoire, mais tout autant pour la philologie. « La philologie est chose trop sérieuse
pour étre abandonnée aux philologues » (Vincent Carraud, et non pas Nietzsche,
p. 151). « Philologie » devra s’entendre d’abord, dans le cas de Pascal, de la facon la
plus humble et la plus précise, la plus difficile aussi : matériellement, en tant que
déchiffrement, car rien n’est trop humble pour la philosophie. Et ainsi il s’agit déja
de voir et de montrer. Le premier travail de I'auteur consiste a regarder, puis montrer
Pascal en train d’écrire, tenter d’accéder a ce qui fut d’abord écrit, qui fut parfois raturé,
a ce qui fut ajouté plus tard, et a quel endroit sur la page, avec quels traits de plume,
d’union ou de séparation. C’est la premiere tache a accomplir en vue de découvrir
« Pascal au travail », comme Vincent Carraud en reprend la prescription générale

199



200

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

au grand pascalien japonais Yoichi Maeda (donc accéder aux notes, pour le dire de la
facon la plus neutre possible, aux notations de Pascal : « Pascal pense et converse en
brouillonnant », p. 10, ayant du mal a commencer, ayant du mal a finir), et comme
l'auteur y reviendra au sujet des Provinciales (appelant a une édition qui montrerait,
en respectant les colonnes pascaliennes, « Pascal en train de travailler », p. 151).
Plusieurs chapitres du livre décriront ainsi le manuscrit de Pascal, dont certaines
pages sont aussi reproduites en fac-similé. Cette tentative de montrer saute elle-
méme immédiatement aux yeux dans le somptueux commentaire dudit Mémorial
qui ouvre le livre et en donne pour ainsi dire le ton : ainsi lorsqu’il faut lire « FEU »
en nom propre, « écrit en lettres capitales sur le parchemin, au centre d’un trait hori-
zontal qui coupe entierement la page » (p. 35), puis DIEU, « écrit en grandes capitales
lui aussi » (p. 40), et comprendre, plus bas, « le sens de 1’équerre tracée par Pascal
sur le papier autographe », indiquant une double rédaction que montre 1’édition
des Discours par Emmanuel Martineau (p. 31 de celle-ci, avec I'explication p. 213),
avec lequel le travail de Vincent Carraud se tient constamment dans une profonde
unité de méthode et d’esprit, et a qui ce texte inaugural est justement dédié. On en
trouvera un autre exemple, vraiment virtuose celui-1a, au chapitre vI, « La maxime
de la médisance », ot il apparait clairement, pour dégager ici le principe, que seul
celui qui comprend peut lire, seul il peut voir, déchiffrer, sous la terrible écriture de
Pascal, le Fecitque cadendo undique ne caderet (« Tombant tous azimuts, il a fait qu’il
ne tombe pas », p. 148).

Qu’il se ftit agi de voir, un texte pourrait I’attester d'une facon presque embléma-
tique, celui que Vincent Carraud consacre a « La Céne » du retable du maitre-autel
del’église de Port-Royal, peinte par Philippe de Champaigne (X1, « Un portrait porte
absence et présence »), et ou, regardant, il voit que la toile ne montre pas la Présence
réelle, mais figure, « donne a voir » (p. 314) un pain béni qui n’est justement pas
encore consacré, préparant seulement ainsi « figurativement a la présence réelle
du Christ en I’Eucharistie » (p. 318), loin de la signifier, de la redoubler par rapport
a la présence réelle du Saint-Sacrement, par ot le tableau sera seulement « figure »,
ou « portrait ». Cette étude sur le visible n’a rien d’'un morceau de bravoure : elle est
un exemple magistral de la rigueur phénoménologique, c’est-a-dire descriptive, de
Vincent Carraud historien de la philosophie.

Mais a vrai dire, en cette histoire, s’agit-il bien de philosophie? « Pascal n’est sans
doute pas philosophe », écrit Vincent Carraud au sujet du Pascal de |’Entretien avec
M. de Sacy de janvier 1655 (p. 64), quoiqu'’il lise les philosophes. Le deviendra-t-il
jamais? Il suffit du moins que Vincent Carraud le soit pour que son livre établisse ou
plutot rappelle, apres celui qu’il consacra justement a Pascal et la philosophie (Paris,
1992 ; 3¢ édition, 2023), chez Pascal, « ’absence » de la métaphysique et en méme
temps (c’est justement cette conjonction qui est troublante) sa « présence » la plus
constante. Or cette présence porte un nom : Descartes, en sorte que le Pascal de
Vincent Carraud est a nouveau aussi un Descartes, Descartes partout présent dans la
facon dont Pascal se sert de lui pour un dessein tout autre que le sien (selon ce que
I'« Avant-Propos a la troisieme édition » du premier Pascal appelle, a peu prés au méme
moment, subversion, op. cit., p. 2). La question autour de laquelle s’'ordonnent toutes
les autres apparait ainsi dans le titre du recueil : de la certitude, qu’il faut penser avec
son corrélat phénoménologique hégélien : de la vérité, et dans I’horizon ouvert par
Heidegger pour I’histoire la plus historique, la mieux historique, de la philosophie
elle-méme : « Que la vérité obéisse au concept cartésien de vérité comme certitude,
et non plus comme adéquation, ainsi que Heidegger I’a indiqué dans son Nietzsche,
voila ce dont Pascal a le premier pris acte, des le Mémorial » (p. 11). Le Nietzsche II



Bulletin cartésien LV

de Heidegger donne pour Vincent Carraud I'indication décisive a partir de laquelle
lui-méme décrira, a la suite de celui-ci, die neuzeitliche Herrschafsstellung des Menschen,
«la position souveraine moderne de ’homme » (GA 6.2, p. 188, cité p. 273), pensée
dans les Meditationes et pleinement mesurée par Pascal, lorsqu’il lui faut encore étre
certain : « Le concept de certitude [...] désigne exactement la modalité de cet acces
au Dieu qui s’offre en sa vérité » (p. 11). La puissance de cette question établit ainsi la
magnifique exégese du Mémorial, sous le titre de « Certitude », en texte instaurateur,
pour le livre entier, de la méthode et du dessein de Vincent Carraud, qui vont tenter
de restituer la pensée de Pascal a sa pleine visibilité, d’abord, puis de reconstituer
la description de la « position de I’homme » qu’il est possible d’y lire, et dont la
netteté finale est établie en toutes lettres dés le Mémorial : « Je m’en suis séparé » ou
«Jésus-Christ », puis un trait, et au-dessous, « Je m’en suis séparé ». « Pascal est donc
le penseur de la séparation comme position de I’homme face au Christ » (p. 47),
d’une séparation qu’il faut dire « structurelle », « car elle est toujours accomplie en ce
qu’elle est possible », et qui donne a cette pensée sa « dramatique » (ibid.). Et ainsi il
faut dire que Pascal est le « théoricien (cartésien) de la position » en méme temps que
le « théoricien (anticartésien) de la disposition de ’homme dans sa disproportion »
(p. 12). Au fond, tout le livre exposera différentes scénes d’une telle dramatique de
la séparation, qui reviendra jusqu’a la fin : « Pourquoi se séparer du monde? Parce
que la crainte constante de Pascal, depuis le Mémorial, est d’étre séparé de Dieu ; pour
ne l'étre pas, il faut commencer par se séparer du monde » (XIV, « En lui vous étes
remplis », p. 407). Il faudra alors se souvenir de ce qu’indiquait Gilberte Périer en sa
Vie : “Que Dieu ne m’abandonne jamais!” [...] furent comme ses derniéres paroles »
(cité p. 45). Il est tout sauf indifférent, a cet égard, que ce livre dont les chapitres sont
a chaque fois dédiés a des amis philosophes ou pascaliens de I'auteur, se referme sur
le trés beau texte XV, « Lamitié “sans attachement” », qui a nouveau, de fagon tout
a fait caractéristique de la méthode de V. Carraud, doit revenir au concept cartésien
de 'amour pour montrer comment la pensée pascalienne s’en sert afin d’opposer
la « tendresse raisonnable » a la « tendresse sensible » (selon Gilberte Périer dans
La Vie de M. Pascal, citée p. 446) et de refuser celle-ci, dans « un anticartésianisme
cartésien » (p. 453).

Le dessein le plus général de Vincent Carraud, celui qui porte toute son ceuvre
depuis le commencement, apparait alors : montrer comment, en pleine métaphysique,
Pascal a déja pris congé de celle-ci, non certes en la renversant, mais au contraire en
s’en servant, et, comme Heidegger lui-méme aura pensé en découvrir - non au coeur,
mais seulement a la fin de celle-ci - le chemin, en la laissant, fit-ce dans la figure du
«désintérét » (« le désintérét radical [de Pascal] pour la métaphysique », p. 133). Une
premiere fois, dans I'étude du Mémorial, lorsque V. Carraud commente le nom de
Dieu, qui ne donne pas une essence, et lorsqu’il voit, ce qui est un autre trait frappant
de sa méthode, ce que Pascal ne cite pas, ce dont il ne parle pas, qui est toujours presque
aussi éloquent que ce dont il parle (voir, ainsi, sera trés souvent voir ce qui n’est pas
la : c’est méme peut-étre ce qui, dans la tache de I'historien de la philosophie, sera
le plus difficile, car cela suppose de voir au-dela de la présence, le sens de I’absence,
et d’abord cette absence méme ; il faudra donc, a la fois, regarder le texte, et regarder
ailleurs). Or ici, ce qui est passé sous silence, c’est Ex 3,14, au profit d’Ex 3,15 (« Dieu
d’Abraham, Dieu d’Isaac, Dieu de Jacob »), et Vincent Carraud commente alors :
«Pascal ne recherche pas le Dieu de la métaphysique » (p. 35). Une autre fois, dans un
texte lui aussi de déchiffrement dédié a Jean-Louis Chrétien, concernant le difficile :
« Il faut que la justice de Dieu soit énorme comme sa miséricorde », il montre com-
ment la question « métaphysico-théologique » de la compatibilité des noms divins

201



202

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

«n’intéresse pas Pascal », rappelant avec J.-L. Chrétien que la miséricorde doit tout
entiere étre rapportée au Christ, ce quil’autorisera a conclure : « Il faut donc quitter la
meétaphysique, ou la théologie des attributs divins, et entrer en christologie » (p. 121).

Il ne sera alors pas tellement surprenant de voir un autre nom propre traverser
de part en part toute la considération de I'ceuvre de Pascal par Vincent Carraud, celui
de saint Paul, dont la compréhension par Pascal fera justement constamment usage
de Descartes, jusqu’a la « thése d’un cartésiano-paulinisme » (p. 12), dans un tres sin-
gulier appel a la métaphysique qui la détourne, ou plus précisément qui, au moment
ouil s’en sert, I'abandonne : « S'il ne s’agit pas de prouver (métaphysiquement) Dieu,
il reste qu’on ne saurait avoir affaire au vrai Dieu qu’en en étant certain, parce que
ce n’est qu’en certitude que Dieu est susceptible d’étre donné comme le vrai Dieu :
scio cui credidi, “Je sais en qui j’ai cru” (2 Tm 1, 12), telle sera la devise portée sur le
cachet de Pascal » (p. 38).

Pourtant il faudrait encore, a I’arriere-plan de ce livre, évoquer d’autres noms,
au premier chef ceux de Hans Urs von Balthasar et de Jean-Luc Marion, qui sont au
centre de toute I'ceuvre de Vincent Carraud, et qui apparaitront a nouveau ici en tres
bonne place. Mais il faudra peut-étre surtout dire ici un mot d'une femme qui se tient,
en toute cette dramatique, discretement sur le devant de la sceéne : Gilberte Périer,
la sceur de Pascal, dont les deux versions de la Vie de M. Pascal sont constamment
sous les yeux de Vincent Carraud, comme il I'indique lui-méme : « J’ai accordé une
importance proprement capitale a la Vie de M. Pascal par sa sceur Gilberte, dont la
composition est un modele d’intelligence » (p. 13). Et en effet le texte précis de la
Vie, souvent pleinement cartésien, apparaitra a plus d’une reprise comme tout a fait
décisif dans ’établissement de la preuve, ainsi par exemple lorsqu’il faudra identifier
les «athées » qu’il s’agissait pour son frére de « réfuter » (VIII, « De nouvelles lumiéres
sur la religion »). On serait peut-étre trop peu pascalien si ’'on déplorait, contre
Gilberte elle-méme qui voyait dans la fagcon d’aimer de son frére la « perfection de la
charité » (cité p. 455), qu’elle n’e(it été payée de la part de celui-ci, comme le rappelle
Vincent Carraud, malgré 'immense dévouement dont elle fit preuve envers lui, « que
“d’une conduite de réserve”, pire, “de ses rebuts” » (p. 451, citant la Vie). L'intelligence
de Vincent Carraud aura du moins su rendre, a I'occasion de I'étude de la pensée du
frére, un remarquable hommage philosophique a la trés belle intelligence de la sceur.

Le livre de Vincent Carraud prend la suite d’un autre, Ce que sait la foi (Paris,
Communio & Parole et silence, 2020), formant avec lui comme le second volet d’'un
diptyque. Pascal n’était pas absent du premier, quoique saint Paul en fat peut-étre
le centre, lorsqu’il s’agissait déja de décrire, sous le nom de foi, une certitude non
métaphysique. Loeuvre de Vincent Carraud trouve la son lieu philosophique le plus
propre, celui d'une confrontation, non avec la métaphysique, mais plus exactement
de celle-ci avec ce qui n’en reléve pas. Lieu absolument singulier, peut-étre le plus
proprement philosophique, qui regarde a la fois ici, dans la philosophie, et ailleurs.

Emmanuel CATTIN (Sorbonne Université)

m  *GONCALVES LIND, Andreas & FERRO Nuno, éd., « As Razdes do Coracdo: Blaise Pascal
(1623-1662) no 400.° Aniversario do seu Nascimento », Revista Portuguesa de Filosofia, 79,
4,2023.

As Razées do Coragdo (Les raisons du coeur) titre la Revista Portguesa Filosofia pour
le quatre centieme anniversaire de la naissance de Pascal. Le volume concentre un
total de dix-sept études sur la pensée pascalienne issues d’horizons méthodologiques
et de traditions disciplinaires diverses, ainsi que la traduction portugaise d'un texte
de Jean-Luc Marion (« Cid che vede il cuore. Pascal e la distinzione degli ordini »)



Bulletin cartésien LV

présenté originairementala Scuola della Cattedrale del Duomo de Milan en 2023. Cet
imposant volume anniversaire est divisé en quatre sections. La premiere - « Estudos
sobre Pascal » - réunit cinq articles consacrés a la genese, a la réception et a'influence
historique de la pensée de Pascal. Elle s’ouvre sur une étude par Vincent Carraud
(« Fausses fenétres : Etienne Pascal et Etienne Noél, saint Augustin et Jean Duvergier de
Hauranne ») de'usage pascalien des antitheses dans la lettre d’avril 1648 au Révérend
Pere Nogl, suggérant ainsi I’hypothése fort intéressante d’une co-écriture d’Etienne et
de Blaise Pascal dans laquelle la grammaire et '’éloquence sont mises au service d'un
enseignement philosophico-théologique d’obédience cyranienne. Aprés Etienne
Pascal et Saint-Cyran, Claudio Buccolini (« Les nombres parfaits chez Mersenne : des
mysteres pythagoriques a la science et a ’'exégeses ») s'intéresse a la place de Mersenne
et, a travers lui, de Pietro Bongo (} 1601), sur la détermination mathématique et la
signification exégétique des « nombres parfaits » au début du XvIIe siecle. Benoit
Vermander (« Lecture de I’Ecriture et écriture des Pensées ») propose une méditation
sur le style des Pensées, inspirée de la poétique des Ecritures. Aux termes d’une recons-
truction historique de I'influence du « jansénisme » de Port-Royal sur Pascal, Nicolo
Germano (« Rilegature gianseniste. Appunti su Pascal e il giansenismo ») soutient
I'idée générale selon laquelle la recherche scientifique, comme la recherche de Dieu,
s'inscrit dans une dialectique augustinienne entre effort humain et grace divine.
Enfin, Carmen Herrando Cugota, (« José Jiménez Lozano. Un lector espaiiol de
Pascal ») examine la postérité de Pascal a partir de sa réception chez I’écrivain espagnol
José Jiménez Lozano (1930-2020). La seconde section - « Antropologia de Pascal » -
rassemble trois études sur ’anthropologie ou la science pascalienne de I’homme.
Revenant brillamment sur «’anthropologie de la grandeur et de la misere », Laurent
Thirouin (« La grandeur de ’homme ») déconstruit 'image romantique, largement
répandue encore, d'un pessimisme anthropologique pascalien, en insistant sur ce
qui fait la véritable visée de la pensée religieuse de Pascal, a savoir : une promesse de
joie. Poursuivant en ce sens, Denis Moreau (« Réflexions sur la stratégie apologétique
dans le “pari” de Pascal ») examine le « gain » terrestre de la vie chrétienne présenté
dans le fragment dit du « pari ». Enfin, sur la base d’'une analogie entre vide physique
et néant existentiel, Laurence Devillairs (« Pascal. Ni étre ni néant : le vide de notre
nature ») dresse une dramaturgie du vide censé désigner la condition de I’homme.
La troisiéme section - « O Pensamento de Pascal além da Razdo Moderna » - a pour
théme I'idée d'une philosophie pascalienne concue comme dépassement de la ratio-
nalité moderne. Lucie Lebreton (« Pascal, penseur du désordre ») éprouve ainsi les
limites d'une compréhension de la pensée pascalienne commandée par les « trois
ordres » considérés comme un principe structurant de «’ceuvre ». Matthew Clemons
(« Pascal’s “Order of the Heart” in Phenomenological Value-Theory ») propose une
compréhension dela «raison du coeur » inspirée des approches de la phénoménologie
contemporaine de la valeur. En retracant ses origines chez Montaigne, Gassendi et
Descartes, Antony McKenna (« Le sentiment dans les Pensées de Pascal : son origine,
ses fonctions, son statut ») défend I'idée d'une réduction, a visée apologétique, de la
«foi humaine » (i. e. sans grace) a un simple sentiment issu de '’éducation et de 1’habi-
tude, reflet de la corruption de la nature humaine. Chacun a sa maniere, Marie-Jeanne
Coutagne (« Pascal au-dela des contrariétés : silence et présence ») et Nuno Ferro
(«Osiléncio das coisas [outra vez...] e a soliddo ») posent un regard contemporain et
singulier sur les grands thémes de la spiritualité pascalienne. Enfin, la quatrieme et
derniére section du volume réunit des études qui explorent le « cadre théologique »
de Pascal - « Explorando o Enquadramento Teoldgico de Pascal ». La premiere (JérOme
de Gramont, « Le clair-obscur pascalien - de la Révélation au nihilisme ») interroge

203



204

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

la nature paradoxale de la révélation divine a partir du Deus absconditus thématisé
danslalettre a M de Roannez et du motif central de la figure dans les Pensées. Manuel
Palma Ramrirez (« Descripcion fenomenologica de la muerte de Cristo en los escritos
de Blaise y Jacqueline Pascal ») dresse une biographie intellectuelle et spirituelle de
Jacqueline Pascal. Sylvain Josset (« ,,Stammt alles vom Heiligen Geist“? ») réévalue le
role que Pascal accorde au Saint-Esprit dans la conversion de ’homme comme dans
sa christologie a partir d’'un commentaire précis du fragment L XXVI/760 - S 629.
Et enfin, Domenico Bosco (« Il “Scio cui credidi” pascaliano. Il senso di un sigillo »)
restitue ’ensemble des raisons qui font de la christologie pascalienne ce que Vincent
Carraud nomme ailleurs une « apologétique de la douceur ».

Thomas BELLON (Centre Granger, Aix-Marseille Université)

m  *«Pascal e le forme della ragione », Aquinas, 2023, LXV], 1, Lyon, ENS Editions, 2022,
286 p.

Ce numéro de la revue italienne Aquinas, éditée par I’'Université pontificale du
Latran, fait partie des nombreuses publications produites a ’occasion du quadricen-
tenaire de la naissance de Pascal en 2023. Il confirme la richesse et le dynamisme
des études pascaliennes en Italie, aux cOtés des autres publications mentionnées
dans ces pages (comme I'ouvrage collectif édité par A. Bocchetti, Descartes alla prova
di Pascal. Uomo, Mondo, Dio, Mnemosyne, 2024, cf. p. 198). La lettre apostolique
du pape Francois Sublimitas et miseria hominis est donnée a lire en ouverture. Elle
est suivie de huit articles dédiés a des aspects différents de la pensée de Pascal, puis
d’une série de discussions critiques et de recensions d’ouvrages récents sur Pascal, trés
utiles pour saisir ’actualité de la recherche pascalienne en France et en Italie. Dans
«Una razionalita ad ampio spettro, una metafisica relazionale della persona. Blaise
Pascal alle origini di una modernita alternativa », Alberto Peratoner propose de relire
Pascal comme inaugurant une « métaphysique alternative » fondée non pas sur le
sujet, mais sur la « dimension relationnelle », par comparaison avec Descartes. Dans
« Blaise Pascal e le Scritture. Un qualche appunto », Domenico Bosco propose une
interprétation de ’herméneutique pascalienne des Ecritures en mettant en évidence
les tensions qui la traversent (attention : p. 88, Emmanuel Martineau est renommé
Etienne Martineau). Gian P. Soliani aborde, dans « Pascal e i trascendentali. In mar-
gine a una metafisica implicita », le statut de la métaphysique chez Pascal. Contre
I'idée d’'une indifférence profonde de Pascal a toute métaphysique, il s’agit de penser
une « métaphysique implicite » ou « architecture métaphysique » pascalienne a partir
des trois ordres, fondée sur une analyse des transcendantaux au sens médiéval et sur
une lecture comparative avec certaines figures comme Jacques Forton (!). Nous ne
partageons pas cette lecture pour la raison suivante : 'usage pascalien du concept
d’ordre n’est pas gouverné par un intérét métaphysique (il y va plutdt d'une réflexion
sur une vertu épistémique qu’on pourrait nommer « le sens de ’ordre », ou bien une
réflexion esthétique sur ce que voir veut dire, comme L. Thirouin le résume trés bien
dans une parution récente - et dont le titre dit tout : « Les trois ordres en leur lieu »,
Bulletin de la Société frangaise de philosophie, « Pascal, lectures nouvelles », 2025).
11 faudrait montrer ici plus étroitement a partir du fragment L 308 en quel sens un
intérét métaphysique peut étre discerné. Maria Vita Romeo (« Pascal: dalla politica
all’etica ») revient sur le rapport entre politique, éthique et spiritualité chez Pascal
(ce qui, dans I'ensemble des travaux publiés lors des colloques du quadricentenaire,
est plutOt rare et mérite d’étre souligné). Dans le sillage de ses travaux présentés dans
La filosofia in fiamme. Saggio su Pascal, Rosaria Caldarone propose une interprétation
du fragment L 612 (« Platon, pour disposer au christianisme ») permettant de réin-



Bulletin cartésien LV

tégrer Pascal a I'histoire de la philosophie en cultivant un concept platonicien de
« philo-sophie ». Mario Micheletti (« Pascal e il déisme ») propose une revue utile
de la critique pascalienne du déisme, en étant attentif aux usages pascaliens de la
notion et a 'importance du rapport entre déisme et stoicisme. Enfin, on soulignera
les deux articles d’Alberto Frigo et d’Igor Agostini. Le premier (« Descartes, Pascal ela
perfezione umana ») propose de relire le travail de Pascal en philosophie a partir de la
question (anthropologique - osons-le, malgré ’équivocité du terme) de la perfection
del’homme. En reprenant ses travaux sur la subversion pascalienne de la quatrieme
meéditation dans les fragments L 44-L 45 sur I'imagination (« Necessary error. Pascal
on imagination and Descartes’ Fourth Meditation », Early Modern French Studies,
39, 2017, p. 31-44), il soutient que la réflexion pascalienne sur la « certitude de la
vérité » conclut a une thése opposée a celle de Descartes : alors que celui-ci parvient
amontrer que l’erreur n’est pas constitutive du jugement humain dans la quatrieme
meéditation, et que « la plus grande et principale perfection de 'homme » consiste
a acquérir « ’habitude de ne point faillir » (AT IX-1, p. 49), Pascal répond que nous
avons une tendance constitutive a faillir, dont nous ne pouvons nous extirper par
les seules lumiéres naturelles. Posons a I’auteur une question : sa lecture ne revient-
elle pas a ratifier, sur le plan épistémologique, ce qu’on pourrait nommer une forme
de fidéisme concernant Pascal (catégorie dont I'usage est ici sans rapport avec son
sens historique)? Larticle d’I. Agostini se concentre pour sa part sur le rapport de
Pascal a la théorie de la création des vérités éternelles par Dieu, a partir du fragment
L 449 (« Quand un homme serait persuadé que les proportions des nombres sont
des vérités immatérielles, éternelles et dépendantes d’une premiere vérité en qui
elles subsistent et qu’on appelle Dieu, je ne le trouverais pas beaucoup avancé pour
son salut »), et soutient principalement deux theses : qu’il ne faut pas voir dans ce
passage la trace d’'une discussion avec Descartes, car la these ici visée est celle, plus
classique et thomiste, de I'identité de Dieu avec des vérités incréées dépendantes de
I'intellect divin ; mais que cela n’empéche pas de considérer que la these cartésienne
des vérités éternelles pourrait étre ciblée par Pascal, car son objectif plus générale-
ment est de défaire 'identification « stérile » (p. 150, le mot est d’. Agostini) entre
Dieu et la vérité, qui risque de fausser notre rapport avec Dieu. Lauteur s’appuie ici
sur le fragment L 926 (en renvoyant au commentaire qu’en a fait V. Carraud dans
Pascal : de la certitude, Puf, Paris, 2023) qui énonce : « On se fait une idole de la vérité
méme, car la vérité hors de la charité n’est pas Dieu ». La vérité n’est pas Dieu, ce qui
ne veut pas dire que Dieu n'est pas la vérité, et c’est pour cette raison qu’en pensant
simplement Dieu comme « auteur des vérités géométriques » (que ce soit selon un
modele thomiste ou cartésien), on a une fois encore laché la proie pour 'ombre.
Yoen QIAN-LAURENT (Sorbonne Université)

m  PAGANI, Paolo, PERATONER, Alberto & SOLIANI, Gian Pietro, éd., « Blaise Pascal (1623-
1662). Metafisica, Scienza, Teologia », Rivista di filosofia neo-scolastica, année CXVI jan-
vier-mars 2024, 234 p.

Avec ce volume anniversaire, la Rivista di filosofia neo-scolastica satisfait le veeu
de voir la pensée de Pascal continuer de s’éclairer par ses sources et son contexte
scolastique et humaniste, par sa situation métaphysique et ses engagements épistémo-
logiques. Il va sans dire que cela n’enléve rien aux mérites des deux études qui portent
attention a la réception contemporaine de Pascal dans le champ de la théologie ou
de la littérature. La premiére est menée par Isabella Adinolfi (« La ripresa dei pensieri
di Pascal sulla morte in M. Houellebecq e D.E. Wallace ») et montre, a partir d'une
analyse comparative de 'usage que Michel Houellebecq et David Foster Wallace font

205



206

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

del’anthropologie pascalienne de la misere, comment la réflexion pascalienne sur la
mort devient, chez ces auteurs, un instrument de stratégie littéraire et de mise en scéne
durapport moderne ala finitude. La réception contemporaine de ’anthropologie pas-
calienne est encore examinée par Amerigo Barzaghi (« La svolta antropologica pascal
nella teologia del Novecento ») qui montre comment la « stratégie » anthropologique
de I'’Apologie anticipe, d’'une certaine maniere, le « tournant anthropologique » de la
théologie du xx¢siecle, en particulier chez Edward Schillebeeckx et Karl Rahner. Pour
ce qui regarde 'examen des sources scolastiques et humanistes de Pascal, Gian Pietro
Soliani (« Duplex delectatio. Note sull’ermeneutica di Agostino tra Giansenio, Pascal
e la Scolastica ») propose une étude du theme augustinien de la duplex delectatio a
partir d’'un examen de la conception pascalienne de la volonté humaine. Il est mon-
tré que la position de Jansénius sur la liberté d’indifférence, sans pour autant rendre
compte de toute la complexité du rapport pascalien entre grace et liberté, met en
évidence une affinité souvent ignorée avec I'anthropologie de Molina, ouvrant ainsi
une nouvelle lecture du dialogue entre augustiniens et molinistes. Manlio Antonio
Forni (« Principi e forme del devertere da Montaigne a Pascal ») propose un examen
comparatif de la diversion montanienne et du divertissement pascalien, éclairé a la
lumiere des difficultés herméneutiques posées par la traduction italienne du terme
francais de « divertissement ». En retracant les usages de la notion de « subsistance »
dans les fragments des Pensées consacrés aux prophéties, Igor Agostini (« Lessico e
semantica della sussistenza in Pascal ») en révele la signification biblique (plutdt que
métaphysique). Les passages étudiés révelent que, chez Pascal, la notion de subsistance
ne désigne pas seulement la persistance, mais possede un sens historico-salvifique,
lié a la permanence de I’Alliance et la continuité du testamentum a travers les généra-
tions et les épreuves. Sur le plan métaphysique, Alberto Peratoner (« Per un reale
esistenziale. Tratteggi metafisici in Pascal ») suggére que, s’il n’existe pas chez Pascal
de métaphysique systématique, on pourrait néanmoins reconnaitre les linéaments
d’une « métaphysique de la personne », articulée autour des trois ordres - corps, esprit
et charité - et constitutive d’un certain réalisme existentiel. De son c6té, Vincent
Carraud (« Della diversita. Pascal, metafisica e nominalismo » interroge le rapport de
Pascal a la métaphysique en trois temps, en montrant (a) sur la base de ses travaux
antérieurs, que le désintérét de Pascal vis-a-vis de la métaphysique est un désintérét
al’égard d’'une métaphysique cartésienne considérée comme achevée (« disinteresse
per una riuscita ») ; (b) que les fragments sur la diversité ne visent pas a dériver I'unité
de laressemblance selon une thése nominaliste radicale, mais portent ensemble une
critique (cartésienne) des formes substantielles, i. e. contre I'idée que les choses ont
une unité réelle et intrinseque, indépendante de la pensée ; et () que du point du vue
théologique, Pascal se détourne de I’assimilation dans la tradition métaphysique de
Dieu a I'étre, privilégiant ainsi la recherche d’une présence vis-a-vis d’'une essence.
Concernant I'épistémologie, Paolo Pagani (« Sulla epistemologia di Pascal. Note a
margine della Lettera al Padre Noél ») propose une lecture linéaire de la méthodologie
pascalienne de la lettre R. P. Noél du 29 octobre 1647, en regard avec la théorie du
syllogisme scientifique des Seconds Analytiques d"une part et le falsificationnisme pop-
périen d’autre part. Enfin, Domenico Bosco, (« Tra un Dio perduto e un Dio nascosto.
Pascal, apologetiche e libertinage nel Seicento ») retrace I'itinéraire interprétatif tra-
ditionnel d'un Pascal qui, face au libertinage et au scepticisme de son siécle, élabore
une apologétique originale fondée sur la figure du Dieu caché : un Dieu qui se voile
pour préserver la liberté humaine, se manifeste a ceux qui cherchent sincérement,
et se révele au coeur de ’homme, a travers le Christ.

Thomas BELLON (Centre Granger, Aix-Marseille Université)



Bulletin cartésien LV

m  PIERRES Raphaél, Entre intériorité et extériorité. Deux débats au seuil de la modernité, Paris,
Classiques Garnier, 2024, 290 p.

Louvrage de Raphaél Pierrés s’inscrit dans un courant d’histoire de la philosophie
marqué par le refus du cadre monographique. Descartes constitue pourtant bien
le point de repere central dans toute la premiére moitié du livre ; et méme dans la
seconde moiti€, centrée sur Locke, c’est encore par référence a ces premieres analyses
et comme une certaine réception du dispositif cartésien que celui-ci est envisagé.
Mais précisément, I'importance accordée ici au texte cartésien tient autant a ses
déterminations propres qu’a I’ensemble de ses externalités : le contexte historique
et institutionnel, mais plus encore les débats suscités par les réceptions contempo-
raines (en particulier celle de Hobbes), et occasionnellement les grandes controverses
interprétatives qui ont agité le monde des commentateurs de Descartes. Ce parti pris
de méthode prend d’autant plus de relief que R. Pierres veut appliquer a l'intériorité
cette histoire externaliste. Le principal enjeu de I'ouvrage est ainsi de se soustraire
a un modele historiographique qui projette sur la modernité cartésienne le prisme
déformant d’une philosophie du «sujet », dontil tient que Descartes la rejette expres-
sément lorsque Hobbes en met le concept en avant dans ses Objections. Or, a la
différence du sujet, 'intériorité désigne d’abord moins un concept déterminé qu’une
dimension de I'expérience, que I'auteur identifie dans toutes les occurrences de ce
qui est « intérieur » ou « en moi ». Cette gamme de formules et leurs dérivés, trop
souvent négligés ou relégués au rang de simples métaphores, constituent en propre
le champ de son enquéte. Mais cette intériorité n’est dés lors pas d’emblée donnée
comme un domaine nettement délimité, et tout '’enjeu de ce parcours a travers les
philosophies modernes de 'intériorité (Descartes et Hobbes, Locke et Leibniz) est
de montrer comment se met en place, d'une facon qui n’a rien d’'univoque, le par-
tage de I'intériorité vis-a-vis de I’extériorité. Plutdt qu’a un concept fig¢, il faut alors
s'intéresser aux métamorphoses de ce partage, au gré desquelles I’extériorité elle-
meéme endosse tour a tour une multiplicité de figures : celle de la spatialité du point
de vue de I'opposition entre ame et corps, celle de 'objectivité du point de vue de
I'opposition entre idées et choses, ou encore celle de la publicité du point de vue de
I'opposition entre mots et réalité. La thése de 'ouvrage est donc que la délimitation
del'intériorité ne coincide pas avec I'invention d’un concept identifiable, et c’est ce
qui commande sa méthode, en particulier en ce qui concerne la lecture de Descartes.
Plutot que de situer dans ’énoncé du cogito, voire dans la seule Méditation seconde,
le lieu d’une telle invention, I’auteur réinscrit ce moment de ’itinéraire cartésien
au sein d’un parcours plus ample et plus inattendu, qui ameéne a relier entre eux de
nombreux aspects de son ceuvre. Il examine ainsi en détail et de maniere singuliére le
cadre du Discours de la méthode, ou le geste de délimitation de I'intériorité vis-a-vis de
I'extériorité passe d’abord par des motifs psychologiques tels que la retraite inhérente
au travail intellectuel, des motifs politiques tels que la situation de I’exilé, ou encore
des motifs sociologiques tels que la solitude des grandes villes. Il trouve également,
de la Dioptrique aux Passions de I’dme, une tension entre une intériorité spirituelle,
caractérisée par sa différence avec la matiere entendue fondamentalement comme
extériorité a soi, et une intériorité physique, celle du corps lui-méme - la thése de
la glande pinéale doit étre envisagée moins comme une curiosité doctrinale que
comme 'expression méme de cette tension. Aussi, si la Méditation seconde désigne
certes le moment oi1 ce partage est formulé avec la plus grande radicalité, cela ne doit
pas occulter le fait que le lexique de l'intériorité est ensuite réinvesti pour désigner
proprement les phénomenes relatifs a 'union de I’ame et du corps, a commencer

207



208

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

par 'expérience paradigmatique de la douleur. Cette lecture cartésienne culmine dans
une interprétation radicale de la controverse avec Hobbes, qui est la pierre angulaire
de tout’'ouvrage selon lequel le « sujet » est moins une invention de Descartes qu'un
produit de la réception critique de Descartes par Hobbes, en sorte que « le sujet
moderne est une invention anticartésienne » (p. 269), et la philosophie cartésienne
estautant ala source d'une interprétation del’ego comme expérience intérieure chez
Locke que de son interprétation comme sujet chez Hobbes ou Leibniz, et chez Kant
a leur suite. Il est en tout cas certain que ces théses sont de nature a provoquer la
discussion dans le champ du commentaire cartésien, et sinon a en récuser définitive-
ment, du moins a en interroger certains présupposés sédimentés.

Louis GUERPILLON (Sorbonne Université)

®m  ZWIERLEIN, Eduard, Blaise Pascal. Herz und Vernunft - Leben und Denken, Baden-Baden,
Verlag Karl Alber, 2024, 315 p.

Eduard Zwierlein est connu des spécialistes de Pascal, puisqu’il est 'auteur de
plusieurs livres sur le penseur francais dont il a aussi édité en allemand différents
écrits. Louvrage qu’il propose a été rédigé a I'occasion du quatrieme centenaire de
la naissance de Pascal. Il s’agit d’'une biographie qui a pour objectif d’éclairer la pen-
sée de Pascal au moyen d’une étude de la vie de '’homme. Ce livre est original pour
plusieurs raisons. D’abord, I’auteur ne souhaitait pas écrire un ouvrage scientifique
a destination des spécialistes avec un appareil critique imposant et une littérature
secondaire conséquente, mais « un livre certes pertinent, mais surtout [...] facile a lire
pour ceux qui s’intéressent sérieusement a Pascal » (p. 10). Ensuite, il a introduit plu-
sieurs illustrations et quelques passages sur fond gris qui donnent des informations
utiles sur des personnes, des lieux, des courants de pensée, des concepts ou des faits
importants. Pour finir, il a aussi intégré de nombreux encadrés qui contiennent des
citations de Pascal, en particulier des Pensées. Ce faisant, il éclaire plusieurs fragments
alalumiere de la vie de Pascal et, réciproquement, certains éléments biographiques
au moyen de textes de Pascal.

Cependant, si 'auteur insiste a juste titre sur 'importance de la chronologie
pour comprendre la pensée de Pascal, il est possible de se demander si elle ne se
trouve pas parfois obscurcie. En effet, d'une part, la mise en relation de Pensées avec
sa biographie ne peut manquer d’étre arbitraire sur certains points. D’autre part, il
lui arrive d’utiliser cette biographie pour aborder un théme au-dela de ses limites
temporelles. Par exemple, le plus long chapitre de 'ouvrage, intitulé « Descartes et
Pascal » (p. 106-138), profite de larencontre de 1647 entre les deux hommes pour pro-
poser une réflexion générale sur le rapport du deuxiéme avec le premier, que résumé
cette phrase : « Pascal et Descartes sont des concurrents ; ils ne sont pas en accord sur
presque toutes les questions décisives » (p. 109). Cependant, ’auteur ne pose pas la
question de I’évolution ou de la continuité de ce rapport entre les jeunes années de
Pascal et la fin de sa vie. De surcroit, il semble réduire la position cartésienne a son
«rationalisme » afin de mettre en évidence I'opposition de Pascal, mais il écarte par
la certains rapports plus complexes entre les deux penseurs qui ont été mis au jour au
cours des dernieres décennies par différents commentateurs, y compris par 'auteur
lui-méme dans ses textes scientifiques. Ce qui montre que ces simplifications tiennent
principalement a la nature de 'ouvrage, qui ne s’adresse pas d’abord aux spécialistes.

En définitive, ce livre est une bonne synthese de la pensée et de la vie de Pascal,
qui accorde de maniere pertinente une place importante a sa jeunesse sans doute
moins connue que la période plus tardive, puisque plus de la moitié de 'ouvrage porte
sur la période qui précede la nuit du Mémorial (p. 13-176). Le pari d’écrire un ouvrage



Bulletin cartésien LV

suggestif et stimulant dontla lecture est agréable pour un public plus large que celui
des spécialistes de Pascal sans pour autant sacrifier son sérieux est donc réussi.

Sylvain JOSSET (Sorbonne Université)

m Société francaise de philosophie, « Pascal, lectures nouvelles », séance du 18 novembre
2023 avec H. Bouchilloux, V. Carraud, A. Frigo, S. Roux et L. Thirouin, Bulletin de la Société
frangaise de philosophie, 117¢ année, n° 4, 114 p.

Les Bulletins de la Société francaise de philosophie facilitent grandement la tache
du recenseur puisqu’on y retrouve, comme on le sait, apres le texte de chaque
intervention les remarques, critiques et interrogations relayées « en direct » par les
éminents collegues présents dans I’assistance. La lecture de ce paratexte vivant et
parfois piquant donnera une idée, dans le cas qui nous intéresse, de la qualité (dans
I’ensemble remarquable) des communications partagées a I'occasion de la séance
dédiée a Pascal en 2023.

En examinant le statut de ’expérience dans la physique du vide et les échanges
avec Etienne Nogl, Sophie Roux propose une relecture systématique de la philosophie
de la science pascalienne en mettant en évidence a raison certaines tensions dans la
position de Pascal (ce qui implique de réhabiliter quelque peu la position du R. P. Noél
et ses objections, par-dela ses critiques par Pascal - ordinairement présenté dans
I'historiographie établie comme le vainqueur éclatant de cette controverse). Cette
étude a un grand mérite : examiner chacun des textes commis par Pascal a ’'occasion
desrecherches sur le vide (les Expériences nouvelles, le Récit de la grande expérience et les
Traités) en étant attentif aux écarts qui s’y jouent (méme si on peut proposer d’autres
interprétations de I'évolution de ses positions a travers ces textes).

Alberto Frigo propose une étude de ’honnéteté dans les Pensées. Apres avoir rap-
pelé les différentes modalités du rapport de Pascal a Montaigne, il montre comment
le premier identifie et exploite une thése présente chez le second au sujet du savoir
(en particulier dans le chapitre « De 'institution des enfants »). « En sachant un peu
de tout des sciences, et notamment en sachant, généralement, leur “prétention [...]
en général au service de notre vie”, Montaigne sait donc I'essentiel, car il sait com-
ment les sciences s’accommodaient, ou non, aux besoins de la vie de ’homme » ;
il pense «’ancrage anthropologique de notre rapport aux sciences » (p. 35), et tel est
le fondement de la réflexion de Pascal sur ’honnéteté. Mais « que Pascal revienne a
Montaigne lorsqu’il s’agit d’aborder la doctrine de I’honnéteté, rien de plus banal [...]
car les théoriciens de I’honnéteté font de Montaigne un de leurs maitres et modele »
(p- 36). En quoi Pascal se distingue-t-il alors? Réponse : en identifiant « le ressort pour
repenser ’honnéte homme [...], pour le penser proprement, c’est-a-dire pour penser
le “savoir de I’honnéteté” dans son véritable fondement anthropologique, et non
seulement comme un idéal de bienséance mondaine » (p. 36).

Laurent Thirouin propose une lecture d’une finesse exceptionnelle du célebre
fragment L 308 - S 339, qui poursuit d'un c6té€ le travail de « démantelement » des
lectures emphatiques de ce texte (qui y voient I'expression d’une structure logique
qui organiserait ’ensemble des fragments des Pensées), tout en approfondissant de
I’autre la compréhension de la dimension « esthétique » de la réflexion pascalienne,
dans une perspective qu’on peut rattacher a Hans Urs von Balthasar (on citera la sou-
tenance de these de H. Kawakami en 2024, sur « Voir autre chose que ce que je vois :
la vision chez Pascal » sous la direction de L. Thirouin, qui a le mérite de procéder a
un relevé quantitatif méticuleux des occurrences et usages de « voir » chez Pascal).
En un mot, les trois ordres sont a comprendre comme le lieu d'une méditation pas-
calienne sur ce que voir veut dire.

209



210

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Dans un article d’une vaste érudition, Vincent Carraud s’intéresse a la Lettre de
M. Pascal le pére d’avril 1648 au Révérend Pere Noél, de la Compagnie de Jésus, Recteur
du Collége de Clermont. Ce travail croise I'article « Fausses fenétres : Etienne Pascal et
Etienne Noél, saint Augustin et Jean Duvergier de Hauranne » (Revista Portuguesa de
Filosofia, 2023, 74, 4) et examine la lecon de grammaire qu’Etienne Pascal administre
au jésuite dans cette lettre. Le fait problématique est le suivant : cette lecon porte sur
I'usage del’antithese ; or celle-ci ne reléve pas de la grammaire, mais de la rhétorique.
Au terme de l'explication, il apparait que « si grammaire il y a, ce n’est donc pas tant
dans’emploi d'une figure de thétorique qui implique “pointe et subtilité”, que dansla
discussion sur les principes et conditions d’emploi de I'antitheése » (p. 71) - c’est-a-dire
en tant qu’il y va de ce qu’on pourrait nommer une théorie de I'usage de I’antithese.
L'article propose également des éléments pour identifier « 'excellentissime auteur
de ce temps » mentionné dans la lettre a Saint-Cyran qui avait échappé a J. Mesnard
dans son édition (OC II, p. 592), et suggere plus généralement que cette lettre est
certainement le résultat d'une collaboration entre les Pascal, pere et fils.

Enfin, Hélene Bouchilloux s’intéresse au fragment L 620/S 513 : « Chomme est
visiblement fait pour penser. C’est toute sa dignité et tout son mérite, et tout son
devoir est de penser comme il faut. Or I'ordre de la pensée est de commencer par soi
et par son auteur et sa fin [...] ». Il s’agit de montrer qu’il « s’y joue tout le rapport
[de Pascal] a Descartes au sujet de la pensée et, quoique de maniere plus discréte, le
rapport a Platon sur la vocation de la philosophie » (p. 76-77). Le probléme principal
est le suivant : est-ce la pensée qui fait a proprement dire la grandeur de ’homme?
A partir de cette question, I'auteur soutient plusieurs théses. Si pour Descartes « ’ex-
périence que nous avons, durant toute cette vie, de I’étroite union entre les deux
substances ne doit pas nous interdire d’assurer que Dieu peut les désunir et les faire
exister I'une sans l'autre », « ce sont ces conséquences que Pascal n’est pas prét a
assumer » (p. 81). Une autre these est qu’on peut (ou doit?) relire le divertissement
a partir de cette problématique, car « le divertissement est proprement l'usage de la
pensée par lequel I'étre qui a la dignité de la pensée s’efforce par tous les moyens de
ne pas penser » (p. 82).

Thomas BELLON (Centre Granger, Aix-Marseille Université)

3. Etudes particuliéres

3.1. Descartes

” o« ” u

m  BELIN, Christian, « “Comme en un tableau”, “comme une histoire”, “ainsi qu'un roman” :
I’exercice autobiographique chez Descartes », in Darcq (L.), Dufief (P-J.) & Thérenty (M.-E.)
€d., Histoire de I'imagination et pouvoir de la littérature. Mélanges offerts a Pierre Citti, Paris,
Honoré Champion, « Romantisme et modernités », 2024, p. 41-53.

Louvrage auquel appartient cet article entreprend de relire les écrivains en
s'intéressant au regard qu’ils ont porté sur I'imagination. C’est un théme auquel
I'universitaire Pierre Citti a accordé une place centrale. Il s’agit donc, dans la lignée
de ses recherches, d’étudier son role dans I’histoire des idées et dans I’histoire de la
littérature. Pour ce faire, les adversaires de I'imagination doivent étre I’objet d'une
attention toute particuliere. Or parmi eux, on trouve inévitablement des philosophes,
au XVII® siecle tout particulierement (entre autres Descartes, Pascal et Malebranche).

Larticle de Christian Belin porte plus précisément sur Descartes. Sila littérature
secondaire a considéré qu’on trouvait dans son ceuvre une disqualification radicale



Bulletin cartésien LV

et généralisée de I'imagination, il convient de nuancer cette lecture. En réalité, 'ima-
gination a un role clé. C’est évident d’abord dans ses tout premiers écrits. Il suffit de
penser aux trois songes de la nuit du 11 novembre 1619 rapportés dans les Olympica.
Mais cal’est aussi apres la césure de 1637. La preuve en est que le Discours de la méthode
est présenté comme « un tableau », comme « une histoire » ou comme « une fable »
et les Principes de la philosophie comme « un roman ». La recherche de la vérité est
en fait régulierement intégrée a une narration (c’est une « philosophie narrative »,
p- 44). Elle s’écrit plus précisément sur un mode autobiographique. Descartes se met
lui-méme en scéne (c’est une « auto-mise en scéne » ou un « autoportrait », p. 46 et
49). Et cette narration emprunte beaucoup a I'imagination.

On saluera le fait que ce travail insiste sur 'importance méthodologique du
récit et de la fiction. La philosophie cartésienne n’est « pas exclusivement abstraite »,
elle est aussi « imagée » (p. 44). Dans le Discours, dans les Méditations et méme dans
les Principes (son texte pourtant « le plus systématique ou le plus abstrait », p. 48),
Descartes accorde effectivement une place au récit. Dans les Méditations plus précisé-
ment, le cogito émerge concretement d’une fiction, celle du malin génie.

On regrettera pourtant le fait que ce travail utilise parfois des formules ambi-
gués. En 1641, Descartes convoque certes les réves puis l'artifice du Dieu trompeur.
Mais il n’a peut-étre pas pour autant cédé au « charme tout-puissant de la déraison »
(p- 45). Le dialogisme y est certes essentiel, 1’ego jouant plusieurs fois le role de son
propre objecteur. Mais il n’y a peut-étre pas pour autant « étrange dédoublement » ou
«schizophrénie métaphysique » (p. 49). Certaines phrases sont méme franchement
obscures. Descartes serait un « apprenti sorcier de la philosophie [qui] se découvre
sujet d’un royaume d’ombres oi1 I'ftre et le Néant conjuguent leurs vanités » (p. 50).
La philosophie et ’autobiographie fusionneraient « par la grace rhétorique d’'un
fondu-enchainé brouillant les repéres » (p. 51). Le propos fait en outre des compa-
raisons un peu hatives a d’autres corpus (Madeleine de Scudéry ou Freud), a d’autres
traditions (le roman picaresque ou le théatre baroque) ou encore a d’autres formes
d’art (notamment la peinture : Rembrandt, Vermeer ou Fragonard). U'auteur n’a
pourtant apparemment pas souhaité surinterpréter la présence de I'imagination.
Il maintient le fait que celle-ci n’est qu'un outil. Le déploiement d’une narration
et d’une fiction n’est pas une fin en soi. C’est seulement un « détour » (p. 45) ou un
préalable (« d’abord », p. 52). Ces énoncés et emprunts risquant d’induire en erreur,
le lecteur devra rester prudent.

Madeleine ROPARS (Université de Caen Normandie)

m  KAMBOUCHNER Denis, LACROUX Damien, SCHMALTZ Tad M. & RUIDAN She, éd.,
The Cartesian Brain. Philosophical and Scientific Perspectives, New York & Londres, Routledge,
2024, 292 p.

Né d’un colloque organisé a Paris sur le role de la glande pinéale dans la philo-
sophie et la science de Descartes, ce volume s’inscrit dans le sillage des recherches
sur 'embodiment (I'incarnation) dans la pensée cartésienne. C’est en effet la question
de I'union de I’ame avec le corps qui trouve dans le cerveau son terrain d’élection.
Le volume propose une lecture novatrice, en étudiant cette relation a partir de la
fondation physiologique des fonctions mentales. Il aborde ainsi la théorie de la
connaissance et du dualisme cartésien, en dialogue avec les sciences cognitives et
la médecine. Le volume s’insére dans un champ de recherche aujourd’hui floris-
sant, en confirmant la centralité de la médecine chez Descartes, tout en cherchant a
éprouver la validité de sa théorie médicale au regard de sa philosophie (voir page 8).
Rassemblant les contributions d’auteurs presque exclusivement masculins, ce riche

211



212

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

recueil est structuré en deux parties qui s’articulent étroitement, avec des connexions
entre la premiere partie consacrée a « Descartes and His System » et la deuxieme a
« Cartesianism and Its Legacy ». Lensemble constitue une lecture précieuse aussi
bien pour les historiens de la philosophie que pour les historiens et philosophes de
la science et de la médicine.

Dans leur introduction, les trois directeurs soulignent la tension entre le dua-
lisme, défini dans la métaphysique cartésienne et qui a été interprété d'une maniere
radicale par les neurophysiologistes du vingtiéme siecle comme Antonio Damasio
(qui y voyait une « abyssal separation between body and mind »), et d’autre part
I'union de I’ame avec le corps, certifiée a partir des sensations de douleur, faim,
soif, etc., et qui sera mieux définie par Descartes seulement a partir de la correspon-
dance avec la princesse Elisabeth de Bohéme, aprés la publication des Méditations
métaphysiques. Le cerveau est le champ de bataille pour les neuro-scientists et les
historiens des sciences cognitives, mais aussi pour les historiens de la philosophie
et des sciences qui cherchent a réordonner le rapport entre métaphysique, théorie
de I'union et psychophysiologie.

Franco A. Meschini ouvre le volume avec une reconstruction minutieuse de la
conception cartésienne de la glande pin€ale, de ses anomalies et de mysteres, formant
une doctrine cryptique qui embarrasse déja ses contemporains - Louis de La Forge, par
exemple, introduit des interpolations de ses mysteéres dans son commentaire (p. 22).
La glande est étudiée a partir de Homme jusqu’aux Passions, a travers une table des
occurrences du terme (p. 21), qu’elle soit nommée glande H, conarium, etc. De la
physiologie a la pathologie de la glande, de I’hébétude aux troubles de la mémoire,
E Meschini nous offre une reconstruction détaillée des soucis cartésiens face a I'ex-
plication de la glande tant dans la correspondance que dans les ceuvres publiées.

Les chapitres qui suivent approfondissent la question de la glande et la relation
entre la substance immatérielle et le corps. Denis Kambouchner revient sur le pouvoir
del’ame de mouvoir le corps, un argument longuement étudié mais ici analysé sous
un angle nouveau, en lien avec la disposition du cerveau et les mouvements de la
glande (p. 46). Il suggere que ce sont les idées - a force of the idea — qui jouent un role
décisif dans ces mouvements (p. 48). Ainsi, la force de ’ame n’est pas totalement
autonome, mais se révele un facteur pour comprendre I'union. Frédéric de Buzon
s'interroge ensuite sur la cohérence entre les mouvements causés par la volition
humaine et le role de Dieu dans la conservation du mouvement, en suivant une lec-
ture charitable proposée par Leibniz (p. 55) et contre Daniel Garber. E De Buzon nous
offre une argumentation précise et éclairante pour montrer la cohérence du texte
cartésien avec la physique du Monde, 1a ot Descartes distingue entre la constance de
Dieu et les mouvements de particules qui produisent les objets particuliers - mou-
vements causés par la force de la nature, d’'une facon autonome, pareillement a la
force de ’ame dans ’étre humain. U'union reste le prisme interprétatif utilisé dans
les chapitres suivants, selon des perspectives variées. Gary Hatfield examine les
processus de connaissance géométrique de la distance, sujet qui articule optique,
physiologie des sens, philosophie naturelle, art et mathématisation de la nature
(natural geometry, p. 68). Contre l'interprétation de Stephen Gaukroger, G. Hatfield
soutient que la perception de la distance repose sur un mécanisme du cerveau - purely
material processes (p. 77) - et donc sur une information physique qui ne requiert pas
nécessairement un calcul mental (p. 87) ni une représentation non consciente. Cette
représentation résulte de I'institution de la nature, dans une lecture féconde (p. 89).
Dans le chapitre 6, Louis Rouquayrol analyse le role de 'union dans les habitudes
corporelles et la conduite de la vie, qui s’agisse des pratiques (jouer de la harpe,



Bulletin cartésien LV

cultiver la terre, et tisser, méme si ce cas n’est pas mentionné), ou d’habitudes intel-
lectuelles. La relation entre les deux révele la condition de I'union et est étudiée a
travers les différences entre les animaux, dont les comportements sont automatiques,
parfaits et rigides (p. 107) - mais, il faut le dire, cette lecture fonctionnelle oublie
la discussion sur la complexité de la question de I’animalité chez Descartes - et les
comportements humains, qui suivent les instincts et habitudes, mais qui s’adaptent
aussi aux conditions extérieures. Si le cerveau est donc le siege de cette relation et de
I'union, Rouquayrol soutient ’hypotheése qu’il influence aussi, dans une certaine
mesure, I’ame, tandis que Ruidan She conteste cette interprétation (et ceux qui pro-
posent une naturalisation de la psychologie cartésienne) dans le chapitre suivant.
En analysant la cause des passions, la réduction de la philosophie de Descartes a la
physiologie (par exemple aux mouvements des esprits et aux tempéraments) est
rejetée. Sa lecture précise et détaillée permet de recentrer les études cartésiennes des
passions et du comportement humain, du cerveau et de I’ame, en comprenant la
complexité du rapport entre physiologie et psychologie (p. 125).

La seconde partie du volume s’ouvre avec la contribution de Gideon Manning sur
l'origine cardiovasculaire de la science cartésienne du cerveau. En retracant I’histoire
de la médecine de Vésale au xvIiI® siecle (Herman Boerhaave et Giorgio Baglivi), il
montre la différence entre William Harvey et Descartes sur ce sujet. Contrairement a
I’Anglais, Descartes consacre sa premiere physiologie de ’Homme quasi entierement
ala mécanisation des fonctions sensorielles. A travers le texte et les images de Florent
Schuyl et d’'Henricus Regius (p. 155-156), G. Manning nous offre une page sans doute
fondamentale dans’explication de la circulation des esprits animaux dont le succes
est la conséquence directe de la théorie médicale de Descartes (p. 160). Un chapitre
complémentaire est celui de Tad M. Schmaltz, qui discute la réception du conarion
dans le cartésianisme en partant d’une reconstruction historique de I'anatomie du
cerveau depuis Galien. L'acceptation de la glande chez Regius et La Forge est bien
connue, ainsi que sa défaite sous les attaques de Stenon (p. 176), qui forcera Nicolas
Malebranche et Pierre-Sylvain Régis a €laborer une théorie alternative (p. 180) dont
les implications sont analysées.

Les trois derniers chapitres portent sur la réception plus récente de I'étude du
cerveau chez Descartes. Jean-Gaél Barbara analyse la lecture neuroscientifique de
Descartes au X1x¢ siecle et 'importance de la physiologie cartésienne du cerveau ; au
chapitre 11, Damien Lacroux s'intéresse a la place des émotions intellectuelles chez
Descartes et a leur réception dans le débat sur la science cartésienne chez William
James et Damasio ; enfin, Jean-Claude Dupont, dans le chapitre conclusif, examine
la tentative de John Sutton d’interpréter les traces mnémoniques qu’on trouve dans
le texte cartésien a la lumieére des neurosciences actuelles, tout en soulignant les
difficultés de la démarche et les écarts entre les deux approches.

Larichesse et 'importance du volume sautent aux yeux. Les contributions, tres
claires, constituent des outils pour mieux situer la physiologie de Descartes dans son
rapport avec sa philosophie et avec celle du xvii¢ siecle en général, et ainsi éclairer des
enjeux plus larges dans les siecles suivants. De plus, bien que des arguments soient
quelquefois omis - ’absence de réflexion sur la formation physique du cerveau, ainsi
que la relation entre cerveau et intestins, due a une lecture quelquefois superficielle
des manuscrits biomédicaux -, ces articles s'intéressent souvent a des aspects neufs
ou peu connus, qui pavent la voie a des travaux futurs.

Fabrizio BALDASSARRI (Université de Milan)

213



214

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

m  PauL, Elliot Samuel, « The Rational Force of Clarity: Descartes’s Rejection of Psychologism »,
Res Philosophica, volume 101, n° 3, 2024, p. 431-457.

Cetarticle ne présente qu'un aspect d’'une entreprise plus vaste de reconstitution
de I« épistémologie » de Descartes, annoncée a paraitre aux presses universitaires
d’Oxford (Clarity First: Rethinking Descartes’s Epistemology). En rouvrant le dossier
du « psychologisme » de la théorie cartésienne de ’assentiment, son intérét est
de proposer quelques points de repeére utiles dans une littérature (principalement
de langue anglaise) déja abondante sur le sujet - et de dénoncer en passant une
«fausse dichotomie », attribuée a Charles Larmore (p. 438-440), non sans avancer...
une autre dichotomie! U'auteur propose en effet de distribuer, parmi les commenta-
teurs, ceux qui défendent la thése du « simple psychologisme » (Mere Psychologism)
et ceux qui, récusant la « fausse dichotomie » entre « une indubitabilité rationnelle
et psychologique », défendent la these selon laquelle « I'indubitabilité psychologique
explique, ou précede sur le plan de l’explication, 'indubitabilité rationnelle » (Priority
Psychologism, p. 432).

Selon 'auteur, ces deux nuances de psychologisme sont incompatibles avec les
textes de Descartes. Ce dernier adopterait en effet le principe d’'une « force ration-
nelle » (Rational Force) en vertu de laquelle « une perception claire et distincte est
psychologiquement indubitable parce qu’elle est rationnellement indubitable »
(p- 442). On pourra bien entendu regretter le caractere parfois artificiel et rtéducteur
de ces dichotomies - pour ne prendre qu'un exemple : que faire des lectures qui, sur
les textes mémes discutés dans cet article, signalent 'importance chez Descartes
de certaines « vertus épistémiques » (voir par exemple Pascal Engel, « Descartes y la
responsabilidad epistémica », Laguna, 2002, volume 10, p. 9-25)? On pourra aussi
juger convenue une argumentation qui, ici ou 1a, se donne pour adversaires des
tigres de papier et néglige quelques textes importants (par exemple les Principia
philosophiae, 1, 42). Larticle n’en demeure pas moins rigoureux, et méme original
lorsqu’il propose, pour fonder la thése de la « force rationnelle », d’enraciner ’anti-
psychologisme de Descartes dans I'idée selon laquelle «1’esprit humain est rationnel
par nature » (p. 444).

Louis ROUQUAYROL (CNRS, Lyon/Oxford)

m  WILD, Christopher J., Descartes’ Meditative Turn. Cartesian Thought as Spiritual Practice,
Stanford (CA), Stanford University Press, 2024, 341 p.

La présente monographie vise a r*épondre a une question que les contemporains
de Descartes s’étaient déja posée a propos des Meditationes de prima philosophia :
pourquoi des « méditations »? Les études a ce sujet se multiplient depuis plusieurs
décennies, mais I’auteur puise de maniere plus ample et plus détaillée dans le milieu
spirituel qui aurait influencé Descartes, en accordant une importance particuliere
au langage métaphorique, afin de proposer une interprétation des trois premieres
Meditationes, basée sur cet « art of turning » (p. 9) déja au cceur du mythe platonicien
de la caverne. Le résultat est une étude a la fois fascinante et, dans certains passages,
pas entierement convaincante sur le plan historico-herméneutique.

Le chapitre premier s’inspire d’'une intuition d’Anthony Grafton, selon laquelle
les trois réves dont parle Descartes dans les Olympica constituent une expérience
de conversion analogue a celles de Paul, Augustin ou Ignace de Loyola. Cette
«conversion » est ici I'idée clé du travail, et le chapitre s’appuie principalement sur
la familiarité avec la spiritualité ignacienne que le jeune Descartes aurait acquise
au cours des années vécues au college jésuite de La Fleche. Bien que conscient



Bulletin cartésien LV

des réserves exprimées par les historiens, I’auteur tend a attribuer un role décisif
a Loyola, se plongeant dans des analyses minutieuses des Exercitia spiritualia. Il est
regrettable que I'ouvrage ne tienne pas compte des actes du colloque de Neuburg an
der Donau, « Mirabilis scientiae fundamenta - Descartes en Allemagne 1619-2019 », qui
était articulé autour des trois réves cartésiens, ou I'idée de conversion et I'influence
d’Ignace ne sont mentionnées qu'une seule fois. Le second chapitre explore la cen-
tralité de la méthode philosophique pour Descartes. Selon sa maniére habituelle de
procéder, ’auteur résume d’abord les passages importants de 1’histoire de la pensée et
dela spiritualité (ici Epictete, Séneque, Augustin, Cassien, Jean de Gerson et Ignace)
sur le theme en question (la dimension pratique et ascétique de la connaissance),
puis procede a une analyse des textes cartésiens (surtout les Regulae et le Discours de la
méthode). Il manque malheureusement une réflexion plus approfondie sur la réforme
de la logique et le role de la medicina mentis, pour laquelle les travaux d’E. Cassan,
R. Ariew ou S. Corneanu auraient été bien utiles.

Le troisieme chapitre souligne tout d’abord que l'incipit de la Meditatio I,
« Animadverti jam ante aliquot annos... », place le « animum vertere », c’est-a-dire
le « faire attention », comme action premiere et fondamentale du méditant. Lauteur
y trouve matiere a expliciter sa thése : « The meditator’s itinerary from initial doubt
about the reliability of the senses to the final illumination in the contemplatio Dei
at the end of the Third Meditation is made up of a series of turns » (p. 122). Il relit
les doutes de la Meditatio I a 1a lumiere de la tradition du discernement des esprits
- surtout ignacien (p. 139-44) - en se basant davantage sur des rapprochements de
thémes et de concepts que sur des preuves historiques effectives. Le chapitre 1v offre
une analyse historique intéressante de I'utilisation de la métaphore de la cire pour
I'esprit humain. De maniere surprenante, I'expérience du morceau de cire dans la
Meditatio IT y est interprétée comme une variation philosophique de I'application
des sens dans les exercices ignaciens et non comme un examen d’un corps particulier
étendu (et extensible) soumis a des variations de ses propriétés sensibles.

Le chapitre v aborde les arguments cartésiens de ’existence de Dieu du point
de vue de I'exercice spirituel philosophique de I’attention. Il montre non seulement
comment « Descartes’ conversio ad ipsum is in reality a conversio ad Deum » (188),
mais aussi dans quelle mesure « the faculty of attention can be exercised, its capacity
can be expanded, and its direction improved » (p. 198). Enfin, le chapitre vI prend
au sérieux le dernier paragraphe de la Meditatio III, dans lequel Descartes décide
de s’arréter « in ipsius Dei contemplatione » (AT VII, 52), montrant comment ce
passage, qui est au centre des Meditationes, « represents and enacts the culmina-
tion of the mind’s turn toward itself » (p. 222). U'auteur distingue soigneusement
la « méditation » de la « contemplation » et, a travers une analyse historique de ce
dernier terme, soutient que la contemplatio Dei cartésienne n’est pas une visio beati-
fica, mais « the recognition and perception of the natural light [lumen naturale] in
its full splendor » (p. 257).

Ily a environ un siecle, Etienne Gilson révolutionnait les études cartésiennes en
commencant a montrer 'importance de la scolastique. Avec cette monographie, qui
se veut fortement innovante, C. Wild voudrait élargir davantage I’herméneutique de
certains textes de Descartes, en montrant 'importance de la « spiritualité », au sens
habituel et foucaldien du terme. Cependant, I'auteur aurait grandement bénéficié
de cette rigueur historique qui a rendu les travaux de Gilson durablement innovants.

Simone D’AGOSTINO (Université Grégorienne, Rome)

215



216

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

3.2 Cartésiens

®m  ANDRAULT, Raphaéle, Le Fer ou le Feu. Penser la douleur aprés Descartes, Paris, Classiques
Garnier, 2024, 389 p.

Lautrice compte aujourd’hui parmi les chercheuses les plus importantes dans
I’étude de la médecine moderne et des sciences de la vie au XvII¢ siecle, a partir de
la mécanisation cartésienne du vivant, et plus largement dans I’histoire de la philo-
sophie moderne. Ses recherches portent sur la physiologie et la métaphysique chez
Spinoza et Leibniz, sur le mécanisme (cartésien comme harvéen) et sur 1’histoire
des sciences médicales a 'époque moderne. Elle a également consacré des études
fondamentales a Nicolas Sténon, Nehemiah Grew, Ralph Cudworth, John Ray
et John Locke. C’est au sommet de ce parcours qu’elle publie ce livre dense mais
remarquablement ordonné, 'un des aboutissements du projet « Archéologie de la
douleur », codirigé par Arian Bayle a I'université de Lyon, projet qui a donné lieu a
plusieurs expositions et colloques internationaux. La douleur, en effet, se situe au
croisement de la physiologie, du mécanisme du vivant, de lamédecine et des sciences
delavie, mais touche aussi la métaphysique et I’éthique. Elle traverse diagonalement
toute la modernité, dont Descartes marque, selon Andrault, le véritable terminus a
quo. En reconstruisant un contexte a la fois vaste et complexe autour de la notion
de douleur dans I’espace francophone (tout en abordant également Leibniz, Locke
et Malpighi, donc au-dela des frontiéres francgaises), ce livre constitue un outil fon-
damental pour mieux comprendre la philosophie, I’anthropologie, la science et la
médecine de la modernité.

« Qu’en est-il de Descartes? », demande I'introduction, en soulignant I'impor-
tance du philosophe de la méthode, qui articule la pensée des sensations de douleur,
de faim et de soif a samétaphysique. Laveugle et 'amputé sont les exemples cartésiens
par excellence pour examiner les sensations, les passions et les émotions, autrement
dit I'union du corps et de I’ame, mais il s’agit aussi la douleur métaphysique d’Eli-
sabeth ou de la tristesse (p. 118, 136). En s’éloignant d’une lecture platonicienne de
I’ame dans le corps comme pilote dans son navire - une interprétation qui a malgré
tout recu beaucoup de consensus, p. 32-33 - et en se démarquant de l’aristotélisme,
Descartes confere a la question de la douleur une valeur anthropologique décisive et
fondamentale dans le xvire siecle. C’est ce chantier ambitieux et minutieux qu'ouvre
R. Andrault, au fil de cinq chapitres, chacun consacré a un angle différent, mais trés
bien entrelacés, d’un sujet central mais largement négligé par les analyses théoriques
récentes.

Le premier chapitre, « Douleur et avarie », identifie le corpus de textes cartésiens
relatif a la douleur a travers les débats moderne autour du contraste entre pilote et
ame. Le deuxiéme, « Cartographie d’'un phénomeéne », met en lumiére la variété
des douleurs et leurs usages philosophiques, leurs origines mécaniques (ou ato-
miques, chez Gassendi et Bernier, p. 108, 150) et leur rapport au plaisir. Le chapitre 3,
« Cristallisation d’un philosophéme », examine comment 'opposition entre repré-
sentationnalisme (chez Leibniz) et fonctionnalisme (chez Arnauld, Lamy et Bayle,
et Locke) de la douleur physique se déroule de la question métaphysique du rapport
entre I’ame et le corps, et comment elle échappe - ou non - al’hypothese des impres-
sions ou a 'occasionnalisme de Malebranche. Le quatriéme chapitre, « La douleur
sentinelle », décrit les variations et ambiguités issues de I'interprétation cartésienne
jusqu’aux questions de la conscience. Enfin, le cinquieme, « lombre d’Epicure »,
explore la querelle entre épicuriens et stoiciens autour des différentes dimensions
de la douleur et de 'autonomie humaine face au plaisir.



Bulletin cartésien LV

Par ce parcours, le livre traverse de nombreux domaines de la philosophie
moderne - de la métaphysique a la physiologie et médecine, jusqu’a la morale -
tout en pratiquant une véritable histoire de la philosophie et méme de la culture
intellectuelle du xvire siecle dans son ensemble. Convoquée par Descartes comme
condition épistémique et métaphysique pour comprendre 'union et tracer les limites
de la connaissance humaine, la douleur incarne les troubles de I’existence et la vie
dansle monde, donnant une réalité tangible aux illusions sensorielles (p. 64, 95, 250).
C’est dans ce sens que La Bruyere condamne l'idéalisation stoicienne du sage, selon
laquelle « on pouvait [...] sentir le fer ou le feu [...] sans pousser le moindre soupir, ni
jeter une seule larme » (p. 291, nous soulignons), la jugeant totalement détachée de
laréalité. La douleur nous rameéne a la réalité mais aussi a la condition de l'esprit, qui
bascule dans sa compréhension du réel (p. 75) lorsqu’il se lie aux faux sentiments
ou se détache de I'union psychophysique (p. 89). C’est donc nécessaire, comme le
montre R. Andrault dans son itinéraire, dans les cas limites, de relier I’'approche
métaphysique a la physiologie et a la médecine. Par exemple, quand la douleur se
propage et s’étend au-dela de la zone initiale de blessure, autrement dit de sa cause
physique, ce sont les observations sur ’entrelacement des nerfs de Marin Cureau de
La Chambre et Antoni van Leeuwenhoek, entre autres (p. 113-114), qui rétablissent
la complexité de I'unité humaine.

Mais ’ouvrage ne s’arréte pas la, et s’'intéresse a 'intersection entre métaphysique
et médecine. Leibniz redonne une stature métaphysique a la douleur (p. 155, 194)
en lareliant a’harmonie préétablie - conception a laquelle Arnauld, Bayle et Lamy
s'opposent en ramenant la douleur a une simple contingence physique (p. 185). Ce
débat préfigure toute discussion sur la condition humaine dans le monde et sur la
surnaturalité, et réintroduit les causes finales et toutes questions de théodicée. Dans
les pages suivantes, I'autrice examine aussi les cas les plus extrémes et fantastiques,
qui nourrissaient les débats intellectuels de '’époque : 1a douleur animale, dont elle
retrace les origines dans la discussion du xvi1i¢ siecle (p. 235, voir p. 239 pour 'inter-
prétation de Descartes, et p. 244), la douleur d’Adam liée au péché et a la subsistance
humaine (p. 259), ou encore I'absence de la douleur chez les étres extraterrestres (le
Dyrcona de Cyrano, par exemple) ou chezl’homme endormi. Dans cette ligne, a partir
de I'idéal stoicien d’une vertu indépendante des conditions extérieures ou liée a un
code arbitraire, ’étude interroge la possibilité d'une séparation de ’homme d’avec
la nature, c’est-a-dire de I'utilité ou inutilité de la douleur et des réponses humaines.
Mais dés lors, quelle est I'expérience de la douleur?

Ce livre est une totale réussite. Il reconstitue un chapitre essentiel et complexe
de la philosophie du xvi1I¢ siecle en faisant de la douleur un véritable prisme de
connaissance, et s'impose donc comme une lecture utile pour tout historien désireux
de saisir, de maniere cohérente et ordonnée, la culture moderne.

Fabrizio BALDASSARRI (University of Milan)

m  BucHS, Arnaud, Trois Pensées sur le langage. Montaigne, Descartes et Rimbaud dans Ualtérité
de lécriture, Paris, Hermann, 2024, 96 p.

I s’agit de savoir ce qu’on pense du langage et ce que le langage engage a penser
(p- 9), et on appréciera - ou pas - le cliquetis des mots dans la rédaction du texte.
Dans ce petit ouvrage, Montaigne et Descartes servent de faire valoir a Rimbaud,
dont la position inaugurale serait a la fois novatrice et inspirée par les penseurs qui
I'ont précédée. Le projet mérite qu’on s’y arréte, en effet. La construction du propos,
en soi, est d’ailleurs intelligible et sera sans doute suggestive aux amateurs de littéra-
ture comparée, genre parfois sous-estimé. On part de I'idée suspecte qu’un « sujet »

217



218

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

est une entité fixe préalable a tout discours, et on va interroger ce fait, a partir de ces
gens qui se construisent a partir de leur discours, c’est-a-dire ceux qui ne sont pas
autoritaires par principe ou par fait « ontologique » (p. 30 sqq.). Louvrage se compose
de ce fait en trois chapitres, chacun ciblé sur I'un des écrivains susnommés.

A partir de Montaigne, donc, le rapport au texte est principalement d’interpréta-
tion. Mais si, « lire Montaigne, c’est non seulement se confronter a une écriture
qui est déja interprétation de soi », le lire « c’est encore gloser une interprétation
qui stigmatise les interprétations » (p. 13). Mais alors, qui interpréte : Montaigne
qui anticipe sa lecture et se relit, ou le lecteur non-scripteur? Le livre maintient la
question en suspens - nous verrons bientdt pourquoi.

Quant a Descartes, ce qu'il « refuse de subir lui-méme, il I'exige toutefois de ses
propres lecteurs [car] un nouvel horizon se dessine [chez lui], ot le lecteur ne peut
accéder a la vérité, a sa propre vérité, issue de sa propre réflexion sur soi, qu’a travers
I’écriture de soi de Descartes ». Voici donc notre champion chantre de I'autorité
individuelle exemplaire, car « ce “sujet de la méthode” de la Quatriéme partie [du
Discours], ce “Je pense donc je suis” (AT, VI, 32) au fondement de la connaissance
cartésienne, se pose comme transparent a lui-méme et donc étranger a toute inter-
prétation » (p. 44). Passons sur le poncif interprétatif de la transparence a soi-méme
(qui, paradoxalement, implique une visibilité pour un auteur indéterminé).

Rimbaud, lui, nous apprend que I'écriture condamne l’auteur a son démon, c’est-
a-dire a ce lecteur interprete qui le fera étre ce qu’il - ledémon - en lit et interprete. Et
c’est ainsi que « je est un autre », « car le lecteur explicite ne se contente pas d’étre le
spectateur de ’assujettissement du sujet a I’écriture : il joue également un role actif
dans cette mise en scéne, le “démon” reproduisant cet effacement du sujet dans son
propre discours, ot le “je” devient “tu” » (p. 85).

On le voit, 'interprétation se veut audacieuse ; et en jugera qui veut.

En revanche, on s’amusera a bon compte de voir que Descartes est I’auteur de
«Principae» (sic, p. 40), ou que la derniére note érudite lui étant consacrée fait référence
aun mystérieux « Jean-Claude Marion », auteur de Questions cartésiennes II, cité p. 65,
pourtant normalement connu sous un autre prénom, méme des non-spécialistes se
piquant de littérature. Le point, ici, consiste moins a charger I'auteur qu’a s’interroger
sur le role de 1’éditeur. Chacun produit ses coquilles, et chacun subit ses contraintes.
Mais n’y a-t-il pas moyen d’offrir au public un livre fini? Quel est, en 2025, le role
de I’éditeur? D’achever ou de parachever un travail qu’on juge mériter d’étre diffusé
sous la forme qu’il mérite, ou seulement de multiplier les publications sans s’assurer
de leur qualité?

Xavier KIEFT (Sorbonne Université)

m  CARRAUD, Vincent & MARRONE, Francesco €d., dossier « Clauberg. Lambiguité de 'onto-
logie », Les Etudes philosophiques, 2024-3.

A partir de la publication de L’Etre et I’Essence d’Etienne Gilson (1948),
I'ontologie et son histoire ont acquis une place centrale dans la recherche histori-
co-philosophique sur la pensée moderne. Loin d’étre comprises comme une simple
évolution ou une simplification de I’histoire de la métaphysique scolastique, elles
se sont progressivement imposées comme le coeur méme de la philosophie prékan-
tienne - ce champ particulier de réflexion ot s’est peu a peu dessinée la tournure
transcendantale qui, entre le XVII® et le XVIII® siecles, a profondément transformé
I'essence méme de 'investigation philosophique. Dans cette histoire complexe, la
contribution de Johannes Clauberg apparait décisive : c’est a lui qu’a longtemps
- comme en témoignent Gilson et ses continuateurs - été attribuée la paternité du



Bulletin cartésien LV

terme ontologia. Et bien que I'historiographie ait par la suite corrigé ces premieres
conclusions, en identifiant I'origine du mot ontologia dans d’autres contextes, la
contribution de Clauberg a la stabilisation et a la consolidation de la nouvelle science
a conservé toute la centralité qui lui avait été reconnue des l'origine. Clauberg est,
par exemple, le premier - ou du moins I'un des premiers - a avoir utilisé le terme
ontosophia (de fait synonyme d’ontologia) dans le titre d’un traité de métaphysique.
Ce mot figure, en effet, dans toutes les éditions de ce texte fondamental que - par
antonomase, et pour confirmer ce que nous avangons - la littérature critique désigne
sous le nom d’Ontosophia (Elementa Philosophiae sive Ontosophia, Scientia prima, de iis
quae Deo Creaturisque suo modo communiter attribuuntur, 1647 ; Ontosophia nova, quae
vulgo Metaphysica, 1660 ; Metaphysica de ente, quae rectius Ontosophia, 1664). Cette
circonstance demeure d’ailleurs hautement significative, méme face a 'antériorité
désormais reconnue de la premiere occurrence absolue du terme ontologia (datée de
1606) : I'introduction du mot ontosophia dans le titre d’'un ouvrage de métaphysique
équivalait en effet a placer le lexique ontologique sur un pied d’égalité avec celui de
la métaphysique, consacrant ainsi le primat que le vocabulaire ontologique aurait
progressivement acquis.

La position historique de Clauberg et la mise en valeur de sa contribution
philosophique singuliére font 'objet de ce dossier dont le titre lui-méme souligne clai-
rement la centralité toujours reconnue a la problématique ontologique chez Clauberg.
Dans son ensemble, il s’inscrit ouvertement, comme ’affirment Vincent Carraud et
Francesco Marrone dans leur « Présentation : voyage en ontologie », dans la conti-
nuité des travaux de Theo Verbeek, qui avait lui aussi édité, en 1999, un volume a
la figure du philosophe de Duisburg [Johannes Clauberg (1622-1665) and Cartesian
Philosophy in the Seventeenth Century, Dordrecht, Kluwer, 1999], ainsi que de ceux
de Massimiliano Savini, auteur en 2011 de la premiére monographie d’ensemble
consacrée a Clauberg (Johannes Clauberg. Methodus cartesiana et ontologie, Paris, Vrin,
2011), a laquelle s’ajoute une série d’articles publiés dans d’importantes revues et
régulierement recensés par le Bulletin cartésien, maintenant rassemblés dans le volume
Logica e ontologia cartesiane. Raisons et comparaisons, éd. par Raffaele Putignano,
Lecce, Conteditore, 2025. Du point de vue de la reconstitution de I’histoire de I'onto-
logie moderne, 'ouvrage reprend également le fil des recherches amorcées dans
deux numéros marquants de Quaestio. Annuario di storia della metafisica (9 [2009] ;
22[2022]), tous deux consacrés a 'exploration historique et théorique de I’ontologie,
ainsi que dans un autre numéro monographique des Etudes philosophiques, dirigé
en 2020 par Vincent Carraud et Alice Ragni, qui mettait en lumiére la diffusion de
I'ontologie dans des contextes et chez des auteurs moins connus.

(1) Dans son étude, « Causalité divine et causalité seconde selon Clauberg »,
Nabeel Hamid adopte une double démarche. D’une part, il cherche a mettre en
lumiere la contribution de Clauberg a la diffusion de la doctrine cartésienne de la
causalité ; d’autre part, il s’efforce de vérifier une these classique, selon laquelle le
philosophe de Duisburg aurait tenté de concilier 'enseignement de Descartes, qu’il
découvre dans les années 1640, avec I'héritage philosophique de la Schulmetaphysik,
issu de la tradition aristotélico-scolastique. Délaissant le probleme traditionnel de
I'interaction entre I’esprit et le corps, N. Hamid concentre son analyse sur la question
de la causalité physique, et plus précisément sur le rapport entre les causes secondes
et 'action causale de Dieu. A partir d'un examen attentif de plusieurs passages des
Exercitationes centum de cognitione Dei et nostri (1656) ainsi que des Disputationes phy-
sicae (1664), il met en évidence I’adhésion de Clauberg a la thése du concurrentisme
- opposée aussi bien au conservationnisme qu’a toute forme d’occasionnalisme -

219



220

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

et montre en quel sens le projet de Clauberg visait a concilier la nouveauté de la
pensée cartésienne avec les fondements de la physique et de la théologie scolastiques.
(2) Létude d’Andrea Strazzoni (« Clauberg en Thuringe ») s’inscrit, elle aussi, dans
le cadre intellectuel allemand. Ce grand spécialiste du cartésianisme néerlandais
y propose une lecture du rapport entre la philosophie cartésienne, 1’héritage sco-
lastique de la pensée de Clauberg et, plus généralement, I’évolution historique et
géographique du cartésianisme. Reprenant un champ de recherche désormais bien
établi, il s'interroge sur les modalités de sa réception en Allemagne ainsi que sur la
fonction que Clauberg exerca dans son processus de diffusion. Dans sa contribution,
I'auteur focalise son attention sur I'Initiatio philosophi sive Dubitatio Cartesiana, ad
indubiam philosophiam viam monstrans, iuxta mentem Renati des Cartes, un traité ano-
nyme publié en 1687. S’inspirant de plusieurs passages essentiels de la Paraphrasis in
Renati Des Cartes Meditationes de Clauberg, cet écrit se présente comme une défense
vigoureuse de la méthode cartésienne face aux critiques formulées a la suite de la
publication des ouvrages de Spinoza. Lexamen de ce texte anonyme - qu’A. Strazzoni
identifie, avec prudence, comme une possible réplique a I’Anti-Cartesius d’Eckard
Leichner (1612-1690) - constitue, a ses yeux, un nouvel indice de la position éminente
occupée par Clauberg dans la propagation européenne de la « nouvelle philosophie ».
(3) Dans son étude (« Le Claubergianisme au XVII¢ siecle »), Alice Ragni s’attache a
examiner la persistance historique et la diffusion doctrinale de la pensée clauber-
gienne. Son analyse se fonde sur ’hypothése d’une véritable renaissance posthume
de cette philosophie, dont elle cherche a identifier les modalités et les vecteurs de
transmission. A travers une enquéte minutieuse sur le contexte intellectuel zurichois,
elle parvient a confirmer cette hypotheése dans les domaines de la logique et de la
physique : ce n’est qu’a partir de 1685, soit deux décennies apres la mort de Clauberg,
que ses écrits relatifs a ces disciplines commencent a susciter un ensemble de réé-
laborations, de paraphrases et de commentaires systématiques, témoignant d'une
réactivation différée de son influence. Il en va autrement de la métaphysique. Du
vivant méme de Clauberg, et sans solution de continuité aprés sa mort, 'impact de
son Ontosophia dans le milieu intellectuel suisse se présente comme un fait solide-
ment attesté. A cet égard, A. Ragni concentre son attention sur la figure de Johann
Heinrich Schweizer (1646-1705), professeur de grec a Birmensdorf puis a Zurich,
et met en évidence I’existence, dans le contexte helvétique, d’'un claubergianisme
d’orientation ontologique dont la continuité s’étend sur ’ensemble de la seconde
moitié du xviicsiecle. (4) Létude de Francesco Marrone (« Le tournant transcendan-
tal. Uélaboration de la problématique ontologique dans I’Ontosophia de Johannes
Clauberg ») s’attache a proposer, autant que possible, une interprétation d’ensemble
du projet ontologique de Clauberg a travers I’analyse d’une série de passages célebres
de la Metaphysica de ente et des deux éditions de 1’Ontosophia que celui-ci publie en
1660 et en 1664. Par son enquéte, il met en évidence la maniere dont Clauberg confere
ala métaphysique une orientation transcendantale visant a affranchir la scientia de
ente de toute approche onto-théologique, au profit d’'une ontologie unitaire centrée
sur 'identité de I’ens et du cogitabile. Selon I’auteur, loin de se situer dans la continuité
d’une protologie, méme d’inspiration cartésienne, Clauberg propose une science
de I’étant concue comme étude de l'intelligible, ot la transcendantalité de I'objet
garantit la légitimité de I'ontologie elle-méme. Cette relocalisation du champ de
I’étant au sein d’une « ontologie du cogitabile » modifie profondément la signification
de la scientia de ente : 1'ens cogitabile y apparait comme la condition de possibilité
de toute intelligibilité et de toute apparition cognitive, incluant les réalités que la
tradition attribuait a la philosophie premiere. Ainsi comprise, 'ontologie acquiert



Bulletin cartésien LV

une portée noétique : elle explore les modalités selon lesquelles la mens accede a la
totalité de ses objets et ordonne le savoir. La « noétisation » de I’étant n’apparait
donc pas, chez Clauberg, comme un simple déplacement épistémologique, mais
comme ’expression méme de la nature essentielle de ’ontologie, désormais congue
comme science transcendantale de la pensée et de ses objets. (5) Une interprétation
d’ensemble du projet ontologique de Clauberg est également proposée par Francesco
Fronterotta (« Platonisme et ontologie moderne : le cas Clauberg »). Prenant pour
point de départ certains aspects des interprétations de Jean-Francois Courtine et de
Vincent Carraud, I'auteur entreprend de redéfinir la filiation historique et doctrinale
de I'ontologie moderne. Contre la thése dominante qui en faisait le prolongement
ou la transformation interne de la métaphysique aristotélicienne, il avance 1'idée
que 'ontologie s’est constituée a partir d’un véritable déplacement conceptuel des
principes fondamentaux élaborés par Aristote et par I’aristotélisme médiéval. Alors
que, dans le cadre aristotélicien, le degré de connaissance d’'un étant est proportionné
a saréalité ontologique, c’est-a-dire a sa vérité, la pensée issue de Suarez - et prolongée
par Clauberg ainsi que par d’autres ontologues modernes - congoit '’étant comme un
quelque chose existant dans et par 1’acte de la pensée. Ce changement de paradigme
inaugure ce que J.-E. Courtine a nommeé la « subjectivisation de 'ontologie » : les
étants deviennent des objets essentiellement noétiques, transformant la science
de I’étant en une réflexion sur les conditions intellectuelles de son appréhension.
E Fronterotta, cependant, refuse de réduire cette mutation a une simple inversion de
I'aristotélisme. Il propose plutot d’y reconnaitre 'influence décisive du platonisme,
dont lamétaphysique de I'intelligible offrirait un modele alternatif pour comprendre
I'universalité et I'univocité de I'étant.

Non incluse dans le méme numéro de la revue (et reportée au numéro de 2024,
4, p- 163-191) pour des raisons d’espace, le dossier comprend également la réimpres-
sion d’une étude importante de V. Carraud, initialement publiée dans le volume
dirigé par T. Verbeek que nous avons mentionné au début de cette recension. Dans
son étude (« Lontologie peut-elle étre cartésienne? L'exemple de I'Ontosophia de
Clauberg de 1647 a 1664 : de’ens alamens »), V. Carraud interroge le rOle de la pensée
cartésienne dans la formation du projet ontologique de Clauberg. Congue entre 1646
et 1647, avant toute lecture directe de Descartes, I’Ontosophia a progressivement
intégré des éléments cartésiens dans ses éditions successives, jusqu’a la Metaphysica
de ente, quae recte Ontosophia de 1664. Loin d’opposer deux traditions, Clauberg n’a
pas, comme Rudolf Goclenius ou Clemens Timpler, composé des systemes antino-
miques; il a plutot utilisé les theses cartésiennes comme instruments pour renforcer
la cohérence interne de son projet. Lédition de 1664, enrichie d’annotations et de
variantes, vise ainsi a « cartésianiser » la doctrine claubergienne en conférant a l’ens,
compris comme intelligibile ou cogitabile, une valeur et une fonction métaphysiques
nouvelles. Uauteur montre que la substitution, dans cette édition, de 'ens au cogitabile
seu intelligibile de 1647 marque un tournant essentiel. Ce changement, cependant, ne
traduit pas un retour a I’aristotélisme, mais signale la pénétration du cogito cartésien
au coeur de 'ontologie. Linvention cartésienne de la mens, ainsi que sa réception
chez Clauberg, rendent secondaire, sil’on veut, 'usage du vocabulaire du cogitabile ou
de lintelligibile : sila primauté revient désormais a la mens, il n’est plus guére néces-
saire de préciser que I'ens, dans cette configuration, est concu comme un intelligibile
ou un cogitabile. La mens cogitans devient ainsi le principe de toute objectivation :
Clauberg fait du cogito un instrument au service de 'ontologie. Cette tentative revét
un double intérét : d’'une part, elle illustre I’effort de concilier la Schulmetaphysik et
la métaphysique moderne, en redéfinissant 1’ens a travers son intelligibilité ; d’autre

221



222

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

part, elle manifeste un cartésianisme original, qui confere au cogitabile ontologique
une signification conceptuelle inédite.

Il n’a été possible ici que d’effleurer quelques-uns des thémes de ce numéro spé-
cial, avec I’espoir néanmoins d’avoir donné une idée de la richesse d’un dossier dont
le mérite est au moins double : premierement, celui d’avoir dressé un état des lieux
et, deuxiémement, celui d’ajouter a la littérature critique existante une piéce essen-
tielle pour comprendre la pensée et la réception de Johannes Clauberg et I’histoire
de 'ontologie. La grande contribution aux études sur Clauberg par Massimiliano
Savini, a qui - ainsi qu’a son épouse Antonella - le travail de V. Carraud et E Marrone
est dédié, et auquel il se dit ouvertement redevable, a permis d’arriver la o1, grace a
ce numéro monographique, nous en sommes aujourd’hui.

Igor AGOSTINI (Université du Salento - Sorbonne Université)

m  *CELLAMARE, Davide, & MANTOVANI, Mattia, éd., Descartes in the Classroom. Teaching
Cartesian Philosophy in the Early Modern Age, Leyde & Boston, Brill, 2023, 500 p.

Cet imposant volume (20 contributions, 500 p., une trentaine de figures et
graphiques, une bibliographie de 57 p., un index nominum de 15 p.) illustre admi-
rablement une des tendances marquantes des recherches cartésiennes ces trente
derniéres années. La doctrine de Descartes n’est plus étudiée comme si, produite
par un héros solitaire, elle s’était imposée au monde par sa seule force intellectuelle :
bien plutoét, ses réceptions dans différents espaces sociaux, nationaux ou confes-
sionnels sont considérées comme autant de prismes qu’on analyse parce qu’elles
sont parfois susceptibles de nous éclairer en retour sur les theses centrales de cette
doctrine et, en tout état de cause, parce qu’elles contribuent a replacer cette derniére
dans son contexte historique. Ainsi, cet ouvrage étudie la réception de la doctrine de
Descartes au XVII® siecle en se centrant sur son enseignement. Bien str, une lectrice
attentive pourra toujours trouver a redire. Elle pourra par exemple remarquer que
certaines contributions reprennent, en partie ou totalement, des choses déja publiées
par ailleurs : ainsi en est-il des contributions de Roger Ariew, Pietro D. Omodeo,
Howard Hotson, Marie-Frédérique Pellegrin ou Andrea Strazzoni. Elle pourra aussi
relever des fautes de frappe. Toutefois, il convient de ne pas se faire inutilement tatil-
lonne mais plutot de souligner que ce volume nous offre un matériau d'une grande
diversité et d'une richesse.

D’entrée de jeu, cette richesse se donne a voir en extension : sile cceur du livre est
la réception de la physique cartésienne dans les universités néerlandaises, il couvre
aussi une grande diversité de lieux, de documents ou de disciplines. Sans surprise
étant donné son caractere décisif pour Descartes lui-méme comme pour la premiere
réception de son ceuvre, la physique est la discipline la plus représentée, avec en
particulier les contributions de P. D. Omodeo, d’A. Strazzoni, de Mattia Mantovani,
de Mihnea Dobre, de Christoph Sander et de Carla R. Palmerino, les deux derniers se
focalisant sur le traitement de phénomenes physiques particuliers - dans le premier
cas, le magnétisme pendant un demi-siecle, dans le second, les marées pendant un
siecle entier. Mais la lectrice ne trouvera pas I'ennui par manque de variété discipli-
naire, puisqu’on trouve également des contributions portant sur la logique (Steven
Coesemans), ’éthique (R. Ariew), la médecine (Davide Cellamare) et, au moins en
partie, la métaphysique (Antonella Del Prete, I. Agostini, Tad M. Schmaltz).

Descartes in the Classroom étant focalisé sur I'enseignement, il était inévitable que
les universités néerlandaises y occupent une place de choix, et cela d’autant que ce
volume a pour origine un colloque organisé dans le cadre d’un projet dirigé par Jan
Papy (KU Leuven) et Christoph Liithy (Radboud University, Nijmegen), The Secretive



Bulletin cartésien LV

Diffusion of the New Philosophy in the Low Countries. Evidence on the Teaching of Cartesian
Philosophy from Students Notebooks, 1650-1750, qui se proposait d’analyser les notes
manuscrites de cours d’étudiants (dictata) pour mieux cerner la réception de la
philosophie de Descartes aux Pays-Bas, qu’il s’agisse du Sud catholique, avec en
particulier I'université de Louvain, ou du Nord protestant, avec les universités de
Leyde et d’Utrecht. Méme si les perigrinationes en tous sens des professeurs néerlandais
interdisent souvent d’associer chacun d’entre eux a une seule université, on peut
dire en premiére approximation qu’on rencontre des professeurs de Louvain (Libert
Froidmont, Vopiscus Fortunatus Plemp, les fréres Gerard et Willem Van Gutschoven,
Arnold Geulincx, Johannes Stevenot, et quelques autres étudiés par M. Mantovani
et par C. R. Palmerino), de Breda (avec le bref Collegium auriacum (1646-1660) ou
enseigna Johannes Schuler, étudié par I. Agostini), de Leyde (Adriaan Heereboord,
Johannes De Raey, Theodoor Craanen et Burchard de Volder étudiés par H. Hotson,
A. Del Prete, Domenico Collacciani, D. Cellamare et A. Strazzoni), d’Utrecht (Arnold
Senguerd, Daniel Voet, Johannes De Bruyn et Gerard De Vries étudiés par Erik-Jan Bos
et Daniel Garber), d’Amsterdam (Arnoldus Senguerd et Johannes De Raey finirent leur
carriere dans son Athenaeum illustre, apres avoir enseigné pour le premier a Utrecht,
et pour le second a Leyde) ou de Nimegue (avec un bref Athenaeum (1655-1679), ou
Theodoor Craanen, étudié par D. Cellamare, enseigna avant d’étre recruté a Leyde).
Les Pays-Bas ne sont toutefois pas le seul terrain d’enquéte : certaines contributions
portent sur la réception de Descartes en Angleterre (Henry More et Antoine Le Grand
étudié par S. Hutton et R. Ariew), en France (Frangois Poullain de la Barre, Jacques
Rohault, Pierre-Sylvain Régis et Edme Pourchot étudiés par M.-E Pellegrin, M. Dobre
et T. Schmaltz) ou en Allemagne (Johannes Placentinus, étudié par P. D. Omodeo,
enseigna a Francfort-sur-Oder apres des études a Groningue et a Leyde au tout début
des années 1650).

Une autre forme de diversité consiste en ce que le corpus inclut des documents
historiques mineurs et parfois manuscrits donnant des indications sur ce qui se
tramait dans les salles de classe et qui sont le seul moyen de connaitre les contenus
des enseignements des professeurs n’ayant pas publié. Sont par exemple analysés des
cours privés (A. Del Prete, D. Collacciani), des dictata (D. Cellamare, S. Coesemans,
A. Del Prete, A. Strazzoni, M. Mantovani, C. R. Palmerino et C. Sander), des disputa-
tiones (A. Strazzoni, D. Cellamare, D. Garber, . D. Omodeo), leurs corollaires connus
sous le nom d’impertinentia (E.-]J. Bos) ou encore des curricula (S. Coesemans). D'un
point de vue méthodologique enfin, toute histoire du cartésianisme étant aussi une
histoire de ’anticartésianisme, un dernier ordre de diversité vient de ce que sont aussi
pris en considération des écrits anticartésiens. Ainsi, des controverses sont analysées,
souvent par disputationes interposées : en Allemagne celles du cartésien Placentinus
avec ses collegues de 'université de Francfort-sur-Oder et avec des professeurs de
I'université de Wittemberg (P. D. Omodeo) ; a Utrecht, celles du cartésien Johannes
de Bruyn avec Daniel Voet, le fils cadet de ’adversaire de Descartes que fut Gisbert
Voet (E.-J. Bos) ; a Louvain, celles de Libert Froidmont et surtout Vopiscus Fortunatus
Plemp contre Descartes lui-méme, puis contre Gerard et Willem Van Gutschoven ou
Arnold Geulincx (M. Mantovani)

Un certain nombre de ces matériaux donnent lieu a des reconstructions érudites
concernant la circulation matérielle des textes et des images : ainsi, on cherche a
établir le moment ot Adriaan Heereboord a lu Descartes (p. 63-64) et la date d'un
manuscrit de Johannes De Raey (p. 69-70), on se demande si ce dernier a pu connaitre
I’Entretien avec Burman (p. 81-84), on découvre les liens qui unissaient les amis de
Spinoza avec Jan Hendrik Glazemaker et Jan Rieuwertsz, respectivement traducteur

223



224

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

et éditeur de Descartes en néerlandais (p. 99-123). Mais on apprend aussi la maniére
dont Gerard De Vries entendait dissocier Descartes de Spinoza (p. 248-250), on pro-
pose d’expliquer I’évolution de Johannes Schuler ainsi que la réédition a Cambridge
de ses deux ouvrages - I"Examinis philosophiae Renati Des-cartes specimen (Amsterdam,
1666 et Cambridge, 1682) et les Exercitationes ad Principiorum Renati Des-cartes primam
partem (Amsterdam, 1667 et Cambridge, 1685) - par la lecture qu’il aurait faite des
lettres de More a Descartes (p. 276-278), on s'interroge sur la maniere dont un étudiant
de Cambridge a pu avoir acces en 1654 a la correspondance de More et de Descartes
(p. 287-288), on analyse la composition d’'un manuel d’éthique cartésienne publié
a Londres en 1685 (p. 307-308), on examine 1'usage des gravures de Michael Hay¢é et
de Lambert Blendeff dans les salles de classe (p. 384 sgq.).

La diversité et la richesse de cet ensemble inspirent inévitablement quelques
réflexions.

(1) Enseigner la philosophie

D’entrée de jeu, on se demande ce qu’il convient d’entendre par « enseigner la
philosophie ». Prise strictement, cette expression se réfere a une situation sociale
spécifique, celle de maitres et d’enseignants de profession qui tentent de transmettre
ce qu'ils savent a leurs éléves dans des institutions dédiées. Mais « enseigner la philo-
sophie » s’entend aussi plus généralement, quand une personne expose une doctrine
a quelqu’un qui ne la connait pas : en ce sens, Descartes a enseigné la philosophie,
alors méme qu’il avait une attitude ambivalente par rapport a la philosophie profes-
sionnelle des professeurs (p. 24-25). Descartes in the Classroom semble avoir visé une
étude focalisée sur 'enseignement au sens strict pour s’orienter ensuite vers une étude
plus large de la réception d'une philosophie. A plusieurs reprises, une continuité
entre ces deux manieres d’entendre I'enseignement de la philosophie est instituée,
comme si elles se référaient fondamentalement aux mémes activités. Ainsi, il est noté
que « the “classroom” that one must consider in order to understand the teaching of
Cartesian philosophy is much bigger than the confines of the university classroom
[...]. The “classroom” in which Descartes’ philosophy was taught is more than just
a classroom ; the sites for the diffusion of his philosophy included “home” and
“distance learning” ante litteram, weekly conferences, learned discussions, and a
much larger audience than the academic audience alone » (p. 6-7) et que « Descartes
himself was the first teacher of Cartesian philosophy » (p. 82), on parle d’« epistolary
/ written / extramural tutorials » et d’« epistolary / virtual classroom » a propos de
la correspondance entre More et Anne Conway (p. 7, 280, 289, 291, 295 et 344), on
présente comme des textbooks des ouvrages qui, du moins en France, ne furent pas
employés en classe, comme le Traité de physique de Jacques Rohault (p. 332) ou le
Systéme de philosophie de Pierre-Sylvain Régis (p. 480-490).

Pourtant, une salle de classe et une correspondance ne sont pas des phénomenes
sociaux du méme ordre ; une thése universitaire et un ouvrage destiné au grand
public n’obéissent pas aux mémes reégles. En ce sens, Descartes in the Classroom invite
a distinguer trois contextes de réception de la philosophie cartésienne. Le premier
est constitué par les institutions du savoir qu’étaient les colleges et les universités ;
le deuxieme, par des publications visant un public indépendant de ces institutions ;
le troisieme et dernier, par des échanges qu’on peut dire « privés » par opposition aux
deux précédents puisqu’ils n’avaient pas pour cadre une institution publique et qu’ils
n’ont donné lieu a aucune publication. Ce dernier contexte n’est d’ailleurs pas homo-
geéne : il a varié selon que les échanges étaient écrits ou oraux, qu’ils étaient payants
ou qu’ils relevaient du patronage, qu’ils visaient un enseignement systématique ou
qu’ils avaient pour objet le divertissement des gens du beau monde, etc.



Bulletin cartésien LV

Il peut bien siir y avoir certaines formes de continuité d’'un de ces contextes a
lautre. Frans Burman, dans son entretien avec Descartes, Johannes De Raey, dans un
cours privé sur les Principia philosophiae, et Henry More, dans sa correspondance avec
Anne Conway, adoptent la méme pratique pédagogique consistant a sélectionner
des passages précis pour les commenter et les discuter - une pratique pédagogique
que, amon sens, ils reprennent a I’enseignement scolastique (pace S. Hutton p. 291).
Lexceptionnel travail de traduction de Descartes en néerlandais montre que, si la
réception de ce dernier aux Pays-Bas fut universitaire, elle ne le fut pas exclusivement,
ce qui pose la question des interactions éventuelles entre ces deux contextes de récep-
tion. Il arrive aussi qu’un auteur de ’époque suggere une continuité formelle entre
contextes : Pierre-Sylvain Régis, qui insistait dans la premiere édition de son Systéme
de Philosophie sur le fait qu’il proposait, précisément, un « systeme » de propositions
cohérentes les unes avec les autres, « tellement liées avec les premieres vérités qu’elles
en soient comme des suites et des dépendances nécessaires » (Systéme de Philosophie,
La Physique, Avertissement, Paris, 1690, volume I, p. 275-276), lui donna pour sa
deuxiéme édition (1691) le sous-titre de « cours général », ce qui revenait a ’assimiler
aun manuel, alors méme qu’il ne servait pas dans les classes.

Ces nuances introduites, il n’en reste pas moins que les contraintes qui pésent
sur ces trois contextes de réception sont différentes. Dans le premier, elles procedent
de formes institutionnelles relativement rigides (le curriculum, le cours, la thése, la
cérémonie qui accompagne la soutenance, la remise des diplomes, etc.), mais aussi
des regles formelles déterminant les relations de professeurs entre eux et leurs inte-
ractions avec les pouvoirs religieux et politique. Les contraintes peuvent paraitre
moins fortes dans le deuxiéme contexte, mais, outre que les pouvoirs religieux et
politique y interviennent également, en particulier via le systéme de censures et de
privileges, il faut tenir compte du marché du livre, du fonctionnement des corpora-
tions de libraires, et, finalement des attentes d’un public qui se constituait alors en
instance de jugement. Dans le troisieme et dernier contexte enfin, les contraintes ne
disparaissent pas, mais elles varient selon les situations concretes.

(2) Enseignement privé et enseignement public

Spontanément, nous distinguerions enseignement privé et enseignement public
par la plus grande latitude d’innovation du premier. C’est, avec quelques nuances,
vrai en contexte universitaire. Ainsi, Johannes Placentinus souligne qu’il a enseigné
la philosophie cartésienne seulement privatim, c’est-a-dire dans sa maison (p. 130).
Ou encore, les Curateurs de Leyde ayant posé en 1647 que Descartes ne devait pas
étre enseigné nec pro nec contra, De Raey est plus cartésien dans ses legons privées qu’il
ne l'est dans ses cours et ses exercices publics, comme le montrent A. Del Prete et D.
Collacciani (p. 69, 71-75, 81, 91 et 98, passim). Encore faut-il introduire des nuances.
D’aprés la deuxieme édition (1677) de sa Clavis philosophiae naturalis, De Raey finit
par enseigner publiquement le cartésianisme (p. 69-71). Plus généralement, les exer-
cices publics qu’étaient les theses admettaient une part d’expression libre avec les
impertinentia qu’ajoutaient les étudiants au texte écrit par le maitre (p. 44-45, 61-65,
146-174, 209-213 et 359).

Mais la situation peut étre a front renversé pour ceux qui n’étaient pas pro-
fesseurs dans un colleége ou une université. M. Dobre, tout en reconnaissant que
les traités de mathématique de Rohault publiés a titre posthume correspondent a
ses lecons privées (p. 461), s'interroge sur leur contenu en matiére de cosmologie
(p- 456, 462). Les documents dont nous disposons - a commencer par la Préface de
Claude Clerselier aux (Euvres posthumes (Paris, 1682) - présentent une démarcation
nette entre les lecons privées de mathématiques de Rohault et ses « conférences

225



226

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

publiques » de physique cartésienne. Les premieres, rétribuées en especes sonnantes
et trébuchantes, portaient sur les questions de mathématiques pures et mixtes aussi
élémentaires que traditionnelles qui sont abordées dans les huit traités des (Euvres
posthumes : dans un tel contexte, il n'y avait aucune latitude et, d’ailleurs, aucune
raison d’étre cartésien. Les secondes, gratuites (pace M. Dobre, p. 459), défendaient
et illustraient publiquement la physique de Descartes, y compris sa cosmologie. La
liberté fut donc plus grande dans ses conférences publiques que dans ses cours privés.
Mais c’est aussi que la distinction du privé et du public n’a pas la méme signification
icietla:dansle cas des professeurs qu’étaient De Raey et de Placentinus, elle concerne
ce qui est hors institution versus ce qui est dedans ; dans le cas de Rohault, qui n’était
attaché a aucune institution, elle concerne ce qui est réservé a un particulier versus
ce qui est ouvert a tous.

(3) Manieres d’enseigner la philosophie

Commentant les rapports entre Henricus Regius et Descartes, T. Verbeek en vient
a se demander s'il était 1égitime, comme Regius le fit, de séparer les contenus de la
philosophie cartésienne, qu’il s’agisse de concepts, de théories ou d’explications, et
sa forme, sa présentation ou sa méthode (p. 27-28). M. Mantovani, reprenant cette
interrogation, remarque que le genre de la disputatio conduit Willem Van Gutschoven
a radicaliser les theses de Descartes, ou, en tout cas, a en rendre la radicalité plus
manifeste (p. 362-363). Limposition de formes institutionnelles prédéterminées sur
des contenus cartésiens explique 'impression curieuse que les écrits de professeurs
cartésiens laissent souvent a la lectrice. Elle reconnait assurément des theses qu’elle
veut bien déclarer cartésiennes : il faut se débarrasser de ses préjugés, une perception
claire et distincte est vraie, I'essence de la matiere est’étendue, le vide est impossible,
on peut expliquer les phénomenes sans recourir aux qualités réelles, le monde que
nous voyons est composé de trois especes d’éléments, la glande pinéale est le siege de
I’ame, etc. Mais ces theses apparaissent comme des contenus doctrinaux séparés de la
processualité qui caractérise le style cartésien considéré dans sa forme. Une premiere
distinction s’'impose donc entre la maniére dont Descartes lui-méme a exposé sa
philosophie et son enseignement par des professeurs. Une telle distinction n’épuise
pas la question, car deux manieres d’enseigner de la philosophie furent pratiquées
dans les institutions de savoir de I'’époque moderne.

Reprenant des ouvrages antérieurs (Commonplace Learning: Ramism and its
German Ramifications, 1543-1630, Oxford, 2007, et The Reformation of Common
Learning: Post-Ramist Method and the Reception of the New Philosophy, 1618-c.1670,
Oxford, 2020), H. Hotson soutient que les innovations pédagogiques des ramistes
pour transmettre efficacement un savoir utile préparerent le terrain aux nouvelles
philosophies. Alors que I'enseignement d’humanistes comme Juste Lipse, Joseph
Juste Scaliger ou Daniel Heinsius était basé sur une confrontation aux textes d’Aris-
tote, des ramistes héritiers de Bartholomeus Keckermann tels que Franco Burgersdijk
et surtout Adriaan Heereboord innoverent pédagogiquement en proposant un
enseignement qui, parce qu’il était méthodique et systématique, se libérait du com-
mentaire verbatim des textes aristotéliciens, ce qui permit d’intégrer progressivement
des doctrines philosophiques nouvelles, par exemple celle de Descartes. Le genre
méme du manuel, entendu comme exposé systématique d’une discipline en vue
d’un usage universitaire, étant par ailleurs une innovation pédagogique du xvi¢
siecle (Charles Schmitt, « The Rise of the Philosophical Textbook », in The Cambridge
History of Renaissance Philosophy, C. B. Schmitt et Q. Skinner dir., Cambridge, 1988,
p- 792-804 ; Emidio Campi, Simone De Angelis, Anja-Silvia Goeing et Anthony
Grafton, dir., Scholarly Knowledge: Textbooks in Early Modern Europe, Geneve, Droz,



Bulletin cartésien LV

2008), on est amené a distinguer deux manieéres d’enseigner la philosophie, qui ont
été pratiquées aussi bien par les cartésiens que par des aristotéliciens.

La premiére en passe par la confrontation avec les textes d’un philosophe et elle
conduit naturellement a faire du philosophe en question une autorité. Comme on
I’asignalé al'instant, c’est ainsi que les humanistes de Leyde procédaient par rapport
aux textes aristotéliciens. C’est aussi ce que font Frans Burman, Johannes De Raey
et Henry More lorsqu’ils lisent Descartes - la lecture ligne a ligne de More virant
d’ailleurs a la critique. Si les cartésiens lisent Descartes comme les aristotéliciens
lisaient Aristote, on peut leur reprocher d’en venir volentes nolentes a traiter Descartes
comme un maitre et a en faire une autorité semblable a ce qu’Aristote était pour les
aristotéliciens, j'y reviendrai dans un instant.

La seconde maniere d’enseigner la philosophie consiste a exposer systématique-
ment une doctrine de référence, aristotélicienne ou cartésienne, puis a la compléter
ou la corriger grace a des éléments venus d’autres doctrines. Il en résulte des formes
d’éclectisme que, ces dernieres années, les historiens de la philosophie moderne ont
appréhendé en multipliant les catégories historiographiques : on aurait affaire a des
auteurs « novantiques », « semi-cartésiens », « aristotélico-cartésiens », a des « car-
tésiens éclectiques », a des « cartésiens empiriques » ou encore a des « cartoniens »,
selon le mot-valise inventé par E. McNiven Hine a partir de « cartésien » et « newto-
nien ». A vrai dire, le probleme de ces catégories, qui sont jugées inadéquates par les
contributeurs de Descartes in the Classroom (p. 57, 87, 145, 174-175 et 256-257), n’est
pas seulement qu’elles sont vagues : leur défaut rédhibitoire est d’étre descriptives,
et de ne pas expliquer ce qui a motivé les formes d’éclectisme en question. Pour les
comprendre, il faut prendre au sérieux les contraintes inhérentes a ’enseignement
et prendre la mesure de la nouvelle maniére d’enseigner la philosophie qui émergea
al’époque moderne.

(4) Figures de la libertas philosophandi

D. Garber commente un texte qui indique comment Gerard De Vries se représen-
tait le monde philosophique de son temps. Laissant de coté les novatores, ce dernier
voyait trois sectes régner lorsque le cartésianisme émergea : les scolastiques, qui
meélangeaient philosophie et théologie (il s’agit des universitaires catholiques), les
péripatéticiens éclectiques, qui faisaient preuve de plus de liberté (on a ici affaire aux
professeurs protestants), les ramistes finalement, qui avaient un tel succes dans les
lycées qu’ils auraient pu en venir a dominer la vie intellectuelle si le cartésianisme
n’était apparu (p. 237-239). Comme 'indique D. Garber, la liberté que revendiquent
les péripatéticiens éclectiques renvoie a la libertas philosophandi que De Vries défend
dans plusieurs de ses écrits. Cette liberté courant tout au long des contributions
consacrées aux Pays-Bas, on en vient a distinguer plusieurs de ses différentes figures.

En un premier sens, la libertas philosophandi s’entend comme la liberté de juge-
ment d'un individu lorsqu’il exerce sa raison indépendamment de toute référence
a une autorité. Ce n’est alors jamais que la systématisation du précepte d’origine
aristotélicienne amicus Plato, sed magis amica veritas. 1. Agostini commentant
Johannes Schuler le rappelle, c’est ce que prescrit ’éclectisme, qui n’est pas compris
au XVII¢ siecle de maniere péjorative comme un syncrétisme rassemblant sans souci de
cohérence des morceaux de doctrine, mais comme la position de celui qui choisit le
meilleur de chaque doctrine. Sont éclectiques en ce sens les philosophes qui n’ont pas
d’autres maitres que la vérité et qui prennent en toutes circonstances la raison pour
guide. C’est pourquoi les cartésiens disciplinés ne sont pas éclectiques : non parce
qu’ils seraient plus cohérents que leurs adversaires, mais parce qu'’ils se seraient faits
esclaves en prenant Descartes pour maitre. C’est ce que remarque Gerard De Vries :

227



228

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

alors que lui prend pour seul guide la vérité, les cartésiens n’admettent rien qui
vienne des aristotéliciens et suivent aveuglément leur maitre (p. 239-243). Cette
premiere figure de la libertas philosophandi est la plus générale de toutes. Gassendi
I'illustre a merveille lorsque, deés les Exercitationes paradoxicae adversus Aristoteleos,
il sS’oppose au dogmatisme des aristotéliciens en reprenant a Cicéron I'idée qu’il
faut préserver sa liberté et vivre au jour le jour. Et, méme si bien des philosophes
mobilisent dans la seconde moitié du xvir siecle la liberté de philosopher contre les
cartésiens, Descartes lui-méme n’y était-il pas favorable? Le bon sens ou la raison est
puissance de bien juger et ce serait « commettre une grande faute contre le bon sens »
que de s’engager a trouver toujours bon ce qu’on trouve tel aujourd’hui (Discours de
la méthode, AT VI 2, 24).

Alors que la premiere figure de la libertas philosophandi peut étre décrite comme la
liberté de I'individu qu’est le philosophe, la deuxiéme figure est la liberté de la philo-
sophie comme discipline. Dans le passage dont je suis partie, Gerard De Vries critique
les scolastiques pour avoir mélangé la philosophie a la théologie catholique (p. 237).
C’est une critique banale en terre protestante : Johannes De Raey, qui fut le maitre de
De Vries, revendiquait déja une forme d’autonomie de la philosophie par rapport a
la théologie (p. 88-89). De Raey généralisait son propos en défendant 'autonomie
dela philosophie par rapport non seulement a la théologie, mais aussi a la médecine
et au droit : le droit, la médecine et la théologie visant I'utile, la philosophie serait
la seule discipline a viser le vrai par I'exercice de la raison (p. 70). Cette figure de la
libertas philosophandi est elle aussi passablement diffuse au Xv1i¢ siecle, mais ’exemple
paradigmatique en est le partage du travail entre théologiens et mathématiciens ou
philosophes naturels que proposa Galilée dans ses grandes lettres coperniciennes,
en particulier celle adressée a Christine de Lorraine (1615). Une fois encore, on peut
s’amuser a invoquer Descartes lui-méme, par exemple lorsqu’il distinguait les choses
qu’on croit par la seule foi, celles qu’on examine par la seule raison humaine, et
finalement celles qui, tout en touchant a la foi, peuvent étre examinées par la raison
humaine, dans la mesure oti, écrivait-il, la lumiere naturelle ne peut contredire I’en-
seignement des Ecritures (Descartes, Notae in programma, AT VIII 353).

La troisieme et derniere figure de la libertas philosophandi est celle que garan-
tissent les pouvoirs et les institutions. On se représente parfois « le pouvoir » comme
étant inévitablement contraire a la liberté philosophique, mais il en a parfois été le
garant, y compris au XvII¢siecle. Ainsi en a-t-il ét€ dans le Brandebourg : si Placentinus
I’emporta sur ses adversaires, c’est parce que la controverse fut close en sa faveur par
le Prince Electeur Friedrich Wilhem de Brandebourg, peut-étre pour contrebalancer
le poids des dynasties universitaires (p. 144). A la suite des remous provoqués par
I’introduction du cartésianisme, certaines institutions néerlandaises, se réclamant
de la libertas philosophandi, poserent explicitement que la philosophie cartésienne
ne devait ni étre interdite en raison de sa nouveauté ni étre acceptée sans réflexion :
ainsi en a-t-il été pour I'université de Nimegue et pour le Collegium auriacum de
Breda (Paul Dibon, « Scepticisme et orthodoxie réformée dans la Hollande du Siecle
d’Or », in Scepticism from the Renaissance to the Enlightenment, dir. R. H. Popkin et
C. B. Schmitt (Wiesbaden, 1987), p. 55-81, ici p. 63-66).

Distinguer trois figures de la libertas philosophandi, ce n’est pas dire qu’elles n’ont
rien en commun - au contraire, toutes prennent pour principe la raison en tant que
cette derniere serait indépendante des autorités -, mais parce qu’elles s’exercent sur
des plans différents. La premiére figure se fonde sur le jugement individuel, la deu-
xiéme a pour ressort ’autonomie des disciplines les unes par rapport aux autres, la
troisieme, par son aspect institutionnel, garantit un cadre qui permet aux individus



Bulletin cartésien LV

d’exercer librement leur raison et, aux disciplines, d’étre pleinement autonomes. A
ce point, la lectrice sagace ’aura compris. Ce volume ne se contente pas d’apporter
du grain a moudre a la petite confrérie des cartésiens : parce qu’il articule les doc-
trines philosophiques et les contextes sociaux ot ces derniéres furent enseignées et
diffusées, ils souleévent des problemes qui sont encore les notres.

Sophie Roux (ENS/PSL, « République des savoirs », UMR 8241)

m  *CHARLES, David, éd., The History of Hylomorphism. From Aristotle to Descartes, Oxford,
Oxford University Press, 2023, 432 p.

Pour tout lecteur de Descartes cherchant a comprendre les origines conceptuelles
du probleme du rapport entre le corps et I’esprit, cet ouvrage collectif constitue une
contribution importante. Sous la forme d’une généalogie, il montre comment les
tensions internes a ’hylémorphisme d’Aristote ont motivé des réinterprétations
successives constituant le cadre dans lequel émergera cette aporie majeure de la
philosophie cartésienne. Plus encore, son ambition centrale est de comprendre le
dualisme cartésien non plus comme une rupture radicale avec la tradition aristoté-
licienne, mais comme I’aboutissement de ses modifications.

Ce projet prend son sens a partir de I'introduction substantielle de D. Charles.
Prolongeant les analyses de son ouvrage précédent (The Undivided Self, 2021), il iden-
tifie deux défis qui ont transformé ’hylémorphisme. Le premier consiste a fonder
I'explication sur les corps matériels a ’exclusion de toute forme. Le second insiste
sur la définition de la forme sans référence a la matiere afin de garantir sa priorité
causale. En vue de préserver aussi bien I'unité du composé substantiel que la prio-
rité de la forme sur la matiere, les commentateurs d’Aristote auraient « formulé une
conception a deux composants des substances matérielles qui a ouvert la voie a la
formulation du probléme corps-esprit chez Descartes » (p. 38), en expliquant les pro-
priétés mentales et physiques indépendamment les unes des autres. Selon D. Chatles,
cette « conception a deux composants » s‘oppose a la position d’Aristote qui aurait
soutenu le caractere « inextricable » des phénomenes psychophysiques, de sorte que
le probleme corps-esprit était initialement impensable. Louvrage entend donc faire
le récit des prises de distance des commentateurs a ’égard du Philosophe. Suivant un
ordre chronologique, les contributions entretiennent une remarquable continuité
narrative qui renforce la démonstration généalogique, tout en exprimant au fil de
leur dialogue des nuances, voire des désaccords.

Les premiers chapitres explorent les réactions hellénistiques a ’hylémorphisme
aristotélicien, et relévent, ce faisant, des similarités théoriques entre ces écoles. Ainsi,
Alexander Bown (chapitre 1) montre comment les épicuriens sont contraints de
recourir a des explications quasi formelles malgré leur atomisme. Puis Brad Inwood
(chapitre 2) et Christof Rapp (chapitre 3) analysent la théorie stoicienne du mélange
qui engage les aristotéliciens a clarifier le statut ontologique de la forme, amorcant
le processus de dissociation entre forme et matiere.

Lapport le plus important de I'ouvrage réside dans son traitement des réponses
des aristotéliciens antiques. Ce constat s’'impose particulierement dans le cas
d’Alexandre d’Aphrodise, qui s’oppose a la réduction de ’ame a un mélange corporel,
position défendue par Galien, qui fait1’objet de la contribution de Patricia Marechal
(chapitre 5). Les contributions de Reier Helle (chapitre 4), Victor Caston (chapitre 6) et
Frans de Haas (chapitre 7) analysent la position émergentiste d’Alexandre d’Aphrodise
selon laquelle les formes surviennent sur certains arrangements matériels tout en
possédant des pouvoirs causaux irréductibles, créant les conditions d'une séparation
conceptuelle entre le physique et le psychique.

229



230

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Le tournant néoplatonicien représente alors une rupture avec ’hylémorphisme.
Riccardo Chiaradonna (chapitre 8) montre que Plotin transforme radicalement cette
doctrine en séparant les formes incorporelles, si bien que les composés sensibles sont
relégués au statut de simples images sans substance propre. Une telle séparation pro-
voque toutefois une difficulté concernant I'interaction vitale du corps et de I’ame,
tension que Pauliina Remes (chapitre 9) entend résoudre en soutenant que Plotin
attribue un role fonctionnel au corps dans I’actualisation des puissances psychiques.

La contribution de Richard Sorabji (chapitre 10) revient sur la relation de surve-
nance chez Alexandre d’Aphrodise, en la distinguant de la consécution. A la différence
de cette derniere, la survenance est, selon lui, une relation causale sans nécessitation
del'effet. Cette interprétation est toutefois conjecturale, car elle repose sur la reprise
explicite de cette distinction subtile chez Philopon. Mais sa mise au jour permet de
préciser comment Alexandre d’Aphrodise entend maintenir I'irréductibilité de la
forme, tout en reconnaissant sa dépendance vis-a-vis de la matiere. Miira Tuominen
(chapitre 11) prolonge I'’étude de cette tension en relevant les hésitations de Philopon
et du Pseudo-Simplicius dans leurs conceptions respectives de la perception comme
activité qui n’est ni purement psychologique, ni nécessairement psychophysique.
Aussi, ces hésitations témoigneraient-elles des difficultés croissantes a maintenir
I'unité du composé hylémorphique.

La section médiévale de I'ouvrage accentue cette dissociation. En établissant une
classification fonctionnelle des formes chez Avicenne, Peter Adamson (chapitre 12)
souligne comment les formes sont diversement imposées par 1'Intellect agent et se
distinguent selon leurs effets, plutot que selon leur nature abstraite. Avicenne intro-
duit ainsi une séparation métaphysique entre la source des formes et leur réceptacle
matériel, rompant avec I'immanentisme aristotélicien. Cette externalisation de
l'origine des formes se poursuit chez Averroes, bien que celui-ci développe un hylé-
morphisme «libéral » selon Stephen Ogden (chapitre 13). Présenté davantage comme
un prolongement qu'une rupture avec I'aristotélisme, cet hylémorphisme suppose
que I'union entre I'Intellect et les individus est non pas ontologique et permanente,
mais fonctionnelle et temporaire. Christopher Shields (chapitre 14) s’attache, pour
sa part, a montrer comment Thomas d’Aquin peut concevoir I’ame a la fois comme
une forme universelle et un individu particulier. Face a cette difficulté fondamentale
de I’hylémorphisme aristotélicien, accentuée par le dogme chrétien de I'identité
personnelle post-mortem, Thomas définit ’ame comme une entité déterminée qui
peut subsister, sans pour autant étre substantielle. Cette solution tente ainsi de main-
tenir I'unité du vivant, tout en accordant une certaine indépendance a I’ame.

Ce compromis thomasien signale, pour le moins, une trajectoire conceptuelle
menant a la décomposition du vivant en des substances séparées. Cette conséquence
apparait nettement dans!’hylémorphisme suarézien que Dominik Perler (chapitre 15)
qualifie de « théorie compositionnelle ». La forme et la matiere sont alors congues
comme deux choses partielles jointes par un mode d’union. D. Perler souligne avec
justesse que I’hylémorphisme critiqué par Descartes est celui de Sudrez, mais’apport
de sa contribution réside davantage dans sa caractérisation de I'innovation méta-
physique du scolastique jésuite. Sudrez préfigurerait, selon lui, les théories mécanistes
modernes en tracant une équivalence entre la compréhension métaphysique d’'une
entité et la capacité a la reconstruire au moyen des causes efficientes qui ’ont pro-
duite. Enfin, la contribution de Lilli Alanen (chapitre 16) s’interroge sur I'usage d’'un
vocabulaire hylémorphique chez Descartes en vue de décrire 'union de I’ame et du
corps, alors que celui-ci défend une position dualiste. Selon L. Alanen, Descartes
finirait par privilégier la primauté de ’expérience vécue de cette union sur la cohé-



Bulletin cartésien LV

rence métaphysique du dualisme. Cependant, un tel aveu ne témoignerait pas tant
d’un échec du projet de fondation que de la reconnaissance lucide, par Descartes, des
limites structurelles de son propre systeme. A partir de cette lecture, il faudrait donc
conclure que le probleme corps-esprit, non seulement s'impose a Descartes, mais reste
irrésolu dans sa propre philosophie, 1éguant deés lors cette aporie a ses successeurs.
Alors que I'ouvrage entend proposer une histoire élargie de I’hylémorphisme
depuis ’Antiquité jusqu’a la premieére modernité, on pourra toutefois regretter la
place réduite qui est accordée aux scolastiques. U'absence de chapitres sur Duns
Scot et Guillaume d’Ockham, pourtant cruciaux en vue de prendre la mesure des
innovations de I’hylémorphisme suarézien, constitue une lacune notable, d’autant
que 'espace éditorial accorde, en revanche, une place considérable aux adversaires
de I’hylémorphisme. David Chatrles anticipait toutefois cette critique a la fin de sa
préface en soulignant que 'ouvrage se présente davantage comme une ouverture
programmatique qu’une syntheése définitive (p. vIII). Aussi, malgré ces quelques
déséquilibres, ce volume offre assurément aux études cartésiennes une riche pers-
pective historique qui permet d’apprécier les transformations de I’hylémorphisme,
notamment lors de la période antique, qui ont posé les conditions de possibilité
du probléme corps-esprit chez Descartes.
Louis PIJAUDIER-CABOT (Université de Milan)

®  DOUZANT, Iris, ROUQUAYROL, Louis, ZAPPULLA, Mélanie, dit., Le Progrés des connaissances
dans la conduite de la vie (xvir-xviie siécles), Paris, Editions de la Sorbonne, 2024.

Actes d’un colloque tenu al’Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne en juin 2021,
ce recueil entend décrire la fagon dont s’établit aux xvii¢ et Xviii¢ siecle le lien entre
progres des connaissances et progres moral. Contentons-nous de signaler, au coeur
d’un collectif riche mais qui ne manque pas d’une certaine disparate, voire d'une
certaine indétermination dans ses objets, les communications de Paul Rateau (« De
I'usage de la méditation : exercice spirituel et exercice philosophique a ’époque
moderne », p. 15-52), Kyriakos Fytakis (« Le “rempart” moral dans 1’évolution de la
philosophie de Malebranche, p. 53-66), Louis Rouquayrol (« Sur un lieu commun
philosophique : “Il se peut que je sois sceptique en théorie, mais en pratique, non”
(Montaigne, Bacon, Descartes) », p. 99-116), Anne Texier (« “Bien juger pour bien
faire” : morale par provision chez Descartes et chez Spinoza », p. 117-134), enfin
Clément Raymond (« La connaissance du cceur. Progres de la médecine et médecine
desoi chez Descartes », p. 185-202). Chacune de ces contributions, riche en elle-méme
(notamment celles de P. Rateau et C. Raymond), appellerait commentaires et discus-
sions. Mais l'interrogation fondamentale doit porter sur le présupposé a la base du
colloque: est-il vrai que « chezla plupart des philosophes des XvII® et XVIII® siecles nait
I'idée que le progres des connaissances pourrait avoir bien des effets sur la maniere
dont se comportent moralement les hommes » (p. 6)? Certes, la désindexation de la
pratique sur la connaissance théorique a bien lieu avec Kant, comme le remarquent
les éditeurs pour justifier le terminus ad quem de la période considérée (p. 12), mais
I'intellectualisme socratique n’affirmait-il pas, déja, la solidarité de la morale et de
la connaissance? Les philosophies hellénistiques, et la philosophie stoicienne en
particulier, ne portaient-elles pas en leur cceur I'affirmation de la plus intime unité
deI’éthique avec la physique et lalogique? Et dans I'aristotélisme, la distinction entre
sublunaire et supralunaire, qui permet la dissociation entre action et contemplation,
n’est-elle pas rééquilibrée par la phronesis entendue comme vertu intellectuelle? S'il en
est ainsi, il se pourrait que le terminus a quo du recueil ne trouve aucune justification
convaincante - aussi bien n’est-elle pas démontrée ici, mais bien plutot présupposée.

231



232

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

Et alors, plutdt que de décrire un surgissement propre a 1’age classique, n’etit-il pas
fallu ici interroger aussi les continuités?
Dan ARrBIB (Sorbonne Université)

m  LESAULNIER, Jean, Images de Port-Royal. Tome1V. Antoine Arnauld, Paris, Classiques Garnier,
« Univers Port-Royal » n° 54, 2024, 383 p.

Chez les philosophes et plus encore chez les cartésiens, les trente derniéres
années ont vu un regain d’intérét pour la personne et 'ceuvre de cet Antoine Arnauld
que Boileau désigna un jour comme le « Grand Arnauld », et 'on dispose désormais
d’éditions récentes et fiables de la plupart de ses textes philosophiques. Mais il s’agit
la d'une petite partie d'un corpus colossal, puisque les (Euvres (pas tout a fait com-
pletes!) d’Arnauld publiées de 1775 a 1783 dans la monumentale édition dite « de
Lausanne » comptent quarante-trois volumes in-quarto. La rareté de cette édition,
dont on ne trouve que quelques exemplaires dans les bibliotheques francgaises, et
la conscience de plus en plus marquée de 'importance d’Arnauld dans I’histoire
intellectuelle du xv1I¢ siecle, rendent opportune la mise a disposition de ses textes
et de documents le concernant.

Jean Lesaulnier s’attele a une partie de cette tache dans ce volume qui s’inscrit a
la suite de sa précieuse réédition de la Vie de Messire Antoine Arnaul, rédigée par Noél de
Larriere (Paris, Classiques Garnier, 2021). Le livre débute par une vingtaine de pages
d’Introduction générale, qui présentent de facon synthétique la vie et les travaux
d’Arnauld (il s’agit d’'une version remaniée de la notice que 'auteur a consacrée a
Arnauld dans le Dictionnaire de Port-Royal, Paris, Champion, 2004). On trouve ensuite
une autre vingtaine de pages, a notre connaissance sans équivalent a ce jour, de
renseignements sur la famille d’Arnauld (ses ancétres, ses parents, ses freres et sceurs)
suivies de quelques pieces concernant ses études, avec notamment un intéressant
discours prononcé lors de sa réception du bonnet de docteur (p. 45-47).

Lessentiel du volume est constitué d’une sélection de 129 lettres écrites par lui
ou lui ayant été adressées (ces dernieres étant parfois inédites), classées par ordre
chronologique. On y retrouve la plupart des correspondants qui lui sont familiers :
la mére Agnes, Saint-Cyran, ses fréres Robert et Henri, sa sceur Angélique, Martin
de Barcos, M™¢ de Sablé, Gilberte Périer, Martin de Barcos, Louis-Isaac Lemaitre
de Sacy, Pierre Nicole, M™ de Fontpertuis, Jean Racine, etc. Les premieres lettres,
assez touchantes, le montrent jeune, prenant conscience de sa vocation religieuse.
D’autres font découvrir en lui un accompagnateur spirituel attentif aux complexités
et tourments de la vie de ’ame, comme la belle lettre 61 envoyée a une religieuse
doutant de son salut, ou les diverses considérations et consolations échangées lors
des épreuves traversées par lui-méme et ses correspondants. Les autres lettres fourmil-
lent de renseignements sur les différentes scansions de sa vie, parfois menée dans
la clandestinité : les querelles autour de la Fréquente communion, de la signature des
différents formulaires, de son exclusion de la Sorbonne, de la traduction du Nouveau
Testament « de Mons », etc. ; les suites du miracle de la Sainte-Epine ; les démarches
pour I'édition de la Logique dite « de Port-Royal » et des Pensées de Pascal. Certes, il ne
s’agitla que d’un échantillon des plus de 1200 lettres d’Arnauld données par I’édition
de Lausanne, ou les 9 volumes de Lettres parus a Nancy entre 1727 et 1743. De plus,
le lecteur du Bulletin cartésien pourra regretter qu’aucune des nombreuses lettres ot
Arnauld parle de philosophie en général et de Descartes en particulier ne figure dans
ce florilége. Enfin, on aurait aimé une annotation plus fournie, clarifiant davantage
lesnombreuses allusions a des faits ou des personnages aujourd’hui méconnus. Mais
quelles que soient les limites - inévitables - de ce genre d’entreprise, il est heureux



Bulletin cartésien LV

qu’ait été rendu de nouveau accessible cet ensemble qui apporte de riches et pré-
cieuses informations ; et ’on est reconnaissant envers J. Lesaulnier du méticuleux et
savant travail qu’il fournit depuis longtemps pour faire mieux connaitre Port-Royal
en général et Arnauld en particulier.

Avant un index des noms de personnes et un autre des noms de lieux, ce volume
se termine par un ensemble de pieces relatives a la fin de la vie d’Arnauld : un beau
testament spirituel en forme d’Apologia pro vita sua ; plusieurs récits de la derniére
maladie et de la mort d’Arnauld ; des pieces relatives au transfert de son cceur a Port-
Royal des Champs ; et enfin la relation, par Léonard de Guelphe, de I'exil d’Arnauld
aux Pays-Bas a partir de 1679.

Denis MOREAU (Université de Nantes Centre Atlantique de Philosophie, UR 7463)

m  REy, Anne-Lise, €d., dossier « Femmes philosophes au xv1i¢ siecle », Revue de métaphysique
et de morale, 2024-3, n° 123.

Le titre de ce dossier « Femmes philosophes au XVII© siecle » ne concerne pas
directement Descartes ni son systeme. Toutefois, le cadre dans lequel s’inscrivent les
quatre articles qui le composent, a savoir la philosophie du xvIi® siecle - méme si le
quatrieme article s’engage dans le XVvIII® siecle -, les place d’emblée dans un rapport
singulier a I’égard de cet auteur. Les penseuses qui constituent I’objet central de
ces études, Madeleine de Scudéry (1607-1701), Anne Conway (1631-1679), Damaris
Masham (1658-1708) et Catherine Macauley (1731-1791), élaborent des propositions
qui, chacune a sa maniere, entretiennent un dialogue critique avec le projet formulé
dans le Discours de la méthode en 1637 ainsi qu’avec les problemes qu’il introduit au
sein du champ philosophique. La grande influence de Descartes en France, mais aussi
en Angleterre - contexte de trois des autrices - confére au XVII® siecle un caractere
inévitablement cartésien. Or c’est précisément la controverse suscitée par ses theses
qui, en orientant de maniere décisive le cours de la réflexion de ’époque, a engendré
une pluralité de réactions dont 'ampleur demeure encore insuffisamment reconnue
dans la représentation historiographique traditionnelle de la modernité.

A cet égard, il convient également de souligner que I'influence profonde de la
pensée cartésienne dans la République des Lettres ne se limite pas aux institutions
académiques, mais s'étend a d’autres réseaux qui se configurent par des formes de
sociabilité intellectuelle plus ouvertes, telles que les salons, les conférences, les cercles
d’érudits et les échanges épistolaires. En ce sens, la philosophie cartésienne a été
décrite comme une « université sans murs » a laquelle avaient également acces les
femmes savantes (Erica Harth, Cartesian Women, Cornell University Press, 1992,
p- 3)- Rappelons que Descartes lui-méme avait exprimé a plusieurs reprises dans
sa correspondance son intérét pour les lectrices, auxquelles il accordait un certain
avantage pour comprendre son projet, car elles se situaient en dehors du régime du
savoir scolastique, comme l'illustrait de facon paradigmatique Elisabeth de Bohéme.

Les articles de ce numéro, rédigés par quatre spécialistes reconnues dans le
domaine de la philosophie moderne, partagent la volonté d’élaborer un récit permet-
tant non seulement d’intégrer de manieére significative et cohérente les contributions
des femmes philosophes, mais aussi de revoir les catégories et les oppositions concep-
tuelles sur lesquelles s’est traditionnellement organisée la représentation canonique
de cette époque. Comme l'antithése entre rationalisme et empirisme ou entre dua-
lisme et monisme qui ne permet pas de situer correctement les propositions de ces
autrices, dont l'originalité et la complexité sont précisément ce que ’on cherche a
souligner. Quoi qu’il en soit, le dialogue avec Descartes, qui se situe au coeur de ces
oppositions et des problemes traités par Scudéry, Conway, Masham et Macauley,

233



234

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

traverse d’'une maniere ou d’une autre les quatre articles, comme nous allons I'in-
diquer brievement ci-apres, sans entrer dans le détail des theses respectives. - Dans
« Le défi moral de ’empirisme moderne : Scudéry et ses caméléons », Delphine
Antoine-Mahut étudie le débat entre cette autrice et Claude Perrault a propos de
ces animaux. Face a son interlocuteur, Scudéry défend un processus d’observation
«juste », respectueux de I'intégrité et de la singularité de ’objet, mettant en jeu un
exercice de responsabilité et de soin qui, selon elle, n’est autre que ’application cohé-
rente des principes épistémologiques. Il convient de souligner que le débat tourne
autour de la conception cartésienne des animaux comme des machines (p. 308-309),
ce qui a conduit, d’ailleurs, a ce que la position de Scudéry soit réduite de maniere
simpliste a une posture anticartésienne, sans que soient appréciées toutes les nuances
de sa propre proposition. - Le deuxiéme article, « L'individu et le corps dans les
Principes d’Anne Conway », signé par Nan Lin, aborde la métaphysique moniste de
cette autrice, selon laquelle la création constitue une substance unique émanant de
Dieu. Cette approche inclut toutefois I’affirmation de I'individualité de chaque créa-
ture qui s’exprime, physiquement et moralement, a travers sa corporé€ité. Le probleme
cartésien auquel nous nous confrontons maintenant est celui du dualisme entre
I’esprit et le corps, enjeu que Conway entend dépasser en rejetant, comme absurde,
la possibilité ontologique de la matiere morte (p. 320) au profit d'un continuum qui
fait de chaque individu un esprit corporel capable de se perfectionner. - Sarah Hutton,
dans son étude, « Damaris Masham face aux philosophes », situe cette penseuse dans
un espace d’intersection entre John Locke et Ralph Cudworth, dépassant ainsi I'op-
position entre empirisme et rationalisme. Le fil cartésien apparait essentiellement
dans la discussion sur la perfection de Dieu, ot Masham, dans lalignée de Cudworth
et d’autres platoniciens comme Henry More, reconnait la pertinence de I'’argument
ontologique mis en jeu dans les Méditations métaphysiques pour prouver ’existence
divine (p. 341, 347). Ce theme permet également de suivre, dans ce cas, le parcours
de la pensée de Descartes a travers la réception qu’en fait I’école de Cambridge, qui
joue un role clé dans son introduction et son expansion en Angleterre. - Enfin,
dans « Catherine Macaulay as a Systematic Moral Philosopher : The Significance of
Genre », Lisa Shapiro présente '’ceuvre de cette autrice en classant et en systématisant
ses différents intéréts - métaphysiques, historiographiques, éducatifs - autour de la
liberté humaine. Dans sa réflexion, qui se déploie a travers divers genres narratifs,
le vecteur cartésien apparait précisément dans le débat sur la nature de la libert¢,
dont le fondement se trouve, pour Macaulay, dans le sentiment (feeling), dans I'ex-
périence incontestable de notre liberté qui peut étre expliquée par la raison (p. 361,
363). L. Shapiro met en évidence que l'autrice suit, a ce propos, la ligne discursive
francaise initiée par Descartes et reprise par Malebranche et Rousseau.

Il apparait que les autrices abordées s’intégrent pleinement aux débats
philosophiques de I'époque qui €taient traversés par les theses de Descartes. Les
contributions de Scudéry, Conway, Masham et Macauley devraient étre reconnues,
en conséquence, au sein de ce cadre spéculatif complexe comme une preuve de sa plu-
ralité, une pluralité qui doit continuer a étre explorée. Comme le souligne Anne-Lise
Rey dans sa présentation, il s’agit de progresser vers une compréhension de I’histoire
de la philosophie permettant de réviser et d’élargir son canon. Il convient de mettre
en lumiere a cet égard le rendement herméneutique de ces articles qui encouragent
une lecture non stéréotypée de figures souvent jugées mineures, mais qui enrichissent
la compréhension des problemes de la modernité et permettent d’en apprécier le
caractere dialogique. Dans le domaine des études cartésiennes, I’approche de ces



Bulletin cartésien LV

quatre femmes philosophes permet également, plus concrétement, d’approfondir
I’histoire effective de la pensée de ce philosophe et d’en constater la diversification.
Mentionnons pour mémoire la publication, a la fin de ce numéro, de la tra-
duction francaise par Philippe Hamou du texte de Locke, Of study, réflexion sur
I'organisation du savoir humain, la méthode et la conduite de I'entendement. Latéral
par rapport aux objets habituels du Bulletin cartésien, ce texte ne saurait néanmoins

laisser indifférent le lecteur par les pistes qu’il ouvre et les réflexions qu’il suscite.
Elena NAJERA (Universidad de Alicante)

m  *RUTHERFORD, Donald, éd., Oxford Studies in Early Modern Philosophy. Volume XI, Oxford,
Oxford University Press, 2022, 232 p.

Cette série a parution annuelle propose, dans son onzieme volume, un nouvel
ensemble de sept contributions remarquables en langue anglaise qui couvrent une
large sélection de philosophes, et discutent autant de problemes philosophiques,
dans le cadre de la pensée de la premiere modernité européenne. Chronologiquement
disposées, les études questionnent : Descartes sur1’élaboration et I’étendue de sa théo-
rie dela perception sensible (Mattia Mantovani) ; Clauberg sur la notion de cause dans
la relation entre l'esprit et le corps et au sein de chaque substance (Nabeel Hamid) ;
de méme, La Forge, notamment sur la causalité au sein de I’esprit (Sandrine Roux) ;
Cavendish face a ’argument d’Henry More sur I'unité mentale comme preuve d’'un
sujetimmatériel (Colin Chamberlain) ; Spinoza sur la condition de la solitude dans la
théorie politique et dans la vie (Hasana Sharp) ; Cudworth sur la notion de conscience
réfléchissante, issue des manuscrits inédits (Matthew A. Leisinger) ; Astell et Masham
sur leurs théories contrastées en matiere d’obéissance a 'autorité et d’exercice de
la raison, au sein des débats anglicans sur la place des femmes (Kenneth L. Pearce).

Dans le cadre présent, nous nous limiterons a quelques remarques sur les trois
premieres études, tantot parce qu’il s’agit de Descartes, tantot parce que sa réception
en France y est abordée ou est en jeu. La sixieéme présente également des comparai-
sons fort intéressantes entre Cudworth et lui sur la conscience, dans le socle de la
littérature anglo-saxonne. Une mise au point sur les divergences avec la littérature
francophone dépasserait toutefois les limites de ce compte rendu.

Selon la premiere étude, due a M. Mantovani, la théorie d’une institution de
nature aurait conduit Descartes a faire dépendre la perception d’un objet, notam-
ment « ses » prétendues qualités sensibles, de I'esprit tel qu’il a été constitué pour
les percevoir. Autrement dit, a 'opposé de la théorie aristotélico-scolastique, que
I'auteur analyse en détail a partir du commentateur Antonio Rubio, dans la pensée
cartésienne, c’est plutdt 'objet qui viendrait s’assimiler au sujet percevant selon la
disposition qui lui est naturelle. Il en ressort une « théorie de la perception relative
au sujet percevant » (p. 27) qui varie en conséquence, faisant donc de la perception
chez!’homme « une affaire spécialement humaine » (p. 22). Or il nous semble qu’il
faudrait al’occasion reconnaitre au sentiment de la couleur, pris comme modele tout
aulong deI’étude, une portée représentative a part, le distinguant des affections et des
appétits, alors que I’auteur accorde a toutes les perceptions le méme degré d’institu-
tion arbitraire (p. 18-19, 22). On songera par exemple aux réflexions sur la couleur
au chapitre xv1 des Vraies et fausses idées d’Arnauld, ouvrage également évoqué par
I'auteur (p. 27). Nous nous interrogeons par ailleurs sur la séparation établie entre le
domaine de la vérité et celui du sensible (p. 23). Toute vérité Otée des sens, il semble-
rait que I’auteur adosse a Descartes, sans le problématiser, le divorce entre connaitre
et sentir qu’on fixera apres lui et d’apres sa méme théorie de la perception sensible.
Nous mentionnons enfin que le changement de perspective dans la relation entre

235



236

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

sujet et objet, sous-jacent a une orientation phénoménale de la connaissance, trouve
déja ses origines a la Renaissance ; ce qui ne change rien a I’élaboration originale
de Descartes mais invite a nuancer la lecture qui verrait en lui seul le précurseur des
théories modernes de la sensibilité animale (p. 29).

S’agissant de la deuxiéme et la troisiéme étude, nous nous limitons a signaler
que, par-dela les analyses menées sur la forme d’occasionnalisme propre a Clauberg
ou a La Forge, chacune contribue avec de nouveaux éléments a la question de I’an-
thropologie cartésienne. Ainsi, les retombées de la solution de Clauberg, dans la
Conjunctio notamment, restent a évaluer, non seulement par rapport a Leibniz et
Christian Wolff, comme N. Hamid I’évoque (p. 35), mais sur les cartésiens francais
eux-mémes, de qui la pensée de Clauberg était connue. Nous remarquerons par
ailleurs la résurgence, sous la plume de Clauberg, de la notion de convenientia (conve-
nance) (p. 56-57), que le philosophe nie pouvoir exister entre les pouvoirs de l’esprit
et du corps. Lauteur ne s’y attarde pas, mais on usa, voire abusa, de cette notion
lorsqu’on chercha a régler, ou a saper, le rapport entre la causalité divine et le monde.
De méme, la solution de La Forge qui, dans I'esprit, sépare I'intention de ’action et
délegue cette derniere a Dieu, appelle a des développements ultérieurs a la suite des
réflexions de S. Roux. En effet, comme l’autrice le montre (p. 94), pour expliquer tout
mouvement volontaire, il faut considérer a la fois la force qui vient de Dieu seulement
et la volonté de I'esprit comme condition nécessaire de I’agir divin. Sommes-nous
confrontés au retour d’une théorie de 'intentionnalité au sens éthique, al'image de
celles médiévales? Ou bien, s’agit-il de I'ultime conséquence du paradoxe sous-jacent
a la volonté cartésienne, qui, en tant que mode du cogito, demeure pensée et jamais
action? Nous ne saurions donc recommander plus vivement la lecture du volume.

Laura MORETTI (Université Paris I Panthéon-Sorbonne)

m  SCHECHTMAN, Anat, « Modality and Essence in Early Modern Philosophy: Descartes,
Malebranche, and Locke », in Melamed Y. & Newlands S., Modality: A History, Oxford,
Oxford University Press, 2024, p. 61-84.

Ce chapitre porte sur le role fondationnel des essences al’égard des faits modaux a
’époque moderne. A travers 'étude de Descartes, de Malebranche et de Locke, 'autrice
défend deux theses solidaires. Premierement, pour ces philosophes, les faits modaux
trouvent leur fondement explicatif dans les essences des choses. Deuxiemement, au
fil de 1a période, une remise en question de ce paradigme se manifeste sous la forme
d’une réticence croissante a admettre que certaines propriétés appartiennent aux
essences, jusqu’a rejeter I'existence méme des essences.

Lanalyse de Descartes établit ce paradigme de référence. A. Schechtman montre
que la distinction cartésienne entre la substance et le mode requiert que les essences
soient premieres, alors que les modalités en dérivent. Selon cette interprétation
« fondée sur la nature », ’essence d’un mode inclut une relation d’inhérence a sa
substance, alors que ’essence d’une substance en est dépourvue. De la, se tirent les
vérités modales suivantes : I'impossibilité pour un mode d’exister seul et, inverse-
ment, la possibilité d’existence indépendante de la substance. Outre son bénéfice
explicatif, cette interprétation permet d’éviter de rendre les corps dépendants les
uns des autres - en raison de leurs connexions nécessaires dans un cadre pléniste -,
ce qui contredirait leur statut de substances. Malebranche, tout en conservant ce
cadre explicatif, en restreint drastiquement I’application. Pour le montrer, 'autrice
se concentre sur I'argument occasionnaliste qui établit que seul Dieu est une vraie
cause, car celle-ci doit entretenir une connexion nécessaire avec son effet, et que seule
la volonté divine satisfait cette condition. Rejetant toute équivoque entre nécessité



Bulletin cartésien LV

métaphysique ou nomologique qui pourrait miner cet argument, A. Schechtman
propose une lecture univoque : comme ses prédécesseurs, Malebranche affirmerait
qu’une vraie cause requiert une connexion nécessaire fondée dans I’essence, mais il se
distingue de ces derniers en refusant son application aux créatures. La ot Descartes,
et Sudrez avant lui, attribuaient des pouvoirs causaux aux corps, Malebranche sou-
tient que I'essence de I’étendue est incompatible avec de tels pouvoirs. Deés lors, si
Malebranche maintient que les modalités sont fondées sur les essences, il reste que
seul Dieu possede une essence capable de fonder des connexions causales nécessaires.
- Enfin, Locke radicalise cette restriction de la portée explicative des essences, au point
d’en nier I'existence. Il est généralement admis que, d'un point de vue lockien, notre
ignorance des connexions nécessaires entre les qualités sensibles provient de celle
des essences réelles qui les fonderaient. Contre cette lecture modérée, limitée a une
perspective épistémologique, A. Schechtman développe une lecture éliminativiste.
Locke révélerait une tension interne au concept d’essence entre ses deux fonctions,
I'une fondationnelle, I’autre classificatoire. Si ’essence doit fonder toutes les proprié-
tés d'un individu, alors elle ne permet plus de le ranger dans un genre naturel. D’'un
mot, si toutes les propriétés sont essentielles, alors aucune n’est essentielle. A partir
de ce constat, A. Schechtman conclut que, selon Locke, les essences n’existent pas
réellement. Elles ne seraient que des constructions dépendantes de nos schémes
classificatoires.

Le principal apport de cette étude est de montrer que le scepticisme croissant de
certains modernes vis-a-vis d'un projet de fondation des modalités sur les essences
ne provient pas seulement de difficultés épistémologiques a concevoir leur lien.
Il s’agit, plus fondamentalement, d'une réduction del’étendue des essences, jusqu’a
refuser leur existence. En outre, un avantage important de cette lecture tient a sa
capacité a inscrire trois débats apparemment distincts - la distinction entre subs-
tance et mode, les pouvoirs causaux des créatures et les connexions nécessaires
entre qualités - dans un récit commun, a savoir le déclin progressif de 'idée que les
choses possedent une nature qui fonde ce qui est nécessaire ou possible pour elles,
ce qui renforce considérablement sa plausibilité d’ensemble. - On pourra toutefois
regretter que I'étude se restreigne a trois auteurs censés étre représentatifs de cette
tendance. Plus encore, la démonstration s’appuie sur des théses interprétatives dis-
cutables, qu’il s’agisse de 'attribution de pouvoirs causaux aux corps chez Descartes,
de I’absence d’équivocité du concept de nécessité dans I’argument de Malebranche
contre les connexions causales nécessaires entre créatures, et de I’attribution a Locke
d’une position radicalement anti-essentialiste. Mais I’autrice reconnait pleinement
le caractere controversé de ces interprétations et ne manque pas de faire référence
aux commentateurs auxquels elle s’oppose. Enfin, ces limites apparaissent justifiées
dans le cadre d’'une contribution a un ouvrage collectif sur I’histoire des modalités.
En s’appuyant sur ces théses interprétatives, A. Schechtman permet de rendre compte
del’abandon progressif des essences comme fondement des modalités a partir d'une
perspective résolument ontologique.

Louis PIJAUDIER-CABOT (Université de Milan)

m  VERMIJ, Rienk, « Florentius Schuyl and the origin of the beast-machine controversy »,
History of the European Ideas, 2024, 50, 2, p. 193-210.

Lauteur vise a jeter un éclairage nouveau sur le role de Florentius Schuyl, tra-
ducteur en latin du Traité de ’'Homme de Descartes, dans la controverse des animaux
machines. Alors que la préface qu’il a rédigée pour présenter sa traduction est parfois
prise pour 'origine de cette querelle, I'article montre qu’il faut au contraire étudier

237



238

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

le contexte polémique de son élaboration. Il démontre avec rigueur les theses sui-
vantes. (1) Le contexte pertinent pour comprendre la préface est celui des disputes
théologiques et universitaires hollandaises des années 1650, qui étaient le reflet
de divisions cléricales et politiques, elles-mémes consécutives a I’abolition du sta-
thoudérat (p. 194 ; p. 204-205). (2) Méme si aucun texte de ces disputes ne prend
exclusivement pour objet la theése des animaux machines, celle-ci est omniprésente
dans les discussions (p. 196). On trouvera par ailleurs dans cet article une riche pré-
sentation de Florentius Schuyl (p. 199-200) et de la préface qu’il a rédigée (p. 200-203).
On sait gré a ’auteur de proposer des perspectives méthodologiques intéres-
santes : I’élucidation du contexte politique (extra-universitaire) a ’origine de cette
controverse philosophique (p. 194) ; 'interrogation sur son prolongement dans des
textes non philosophiques (pamphlets, par exemple) et a l'oral (p. 198). On peut
cependant regretter que les catégories historiographiques d’« animal machine » et
de « controverse de ’animal-machine », si commodes soient-elles, ne fassent I'objet

ni d’'une interrogation ni méme d’une présentation.
Clément RAYMOND (IHRIM, UMR 5317 - Lyon 3)

3.3.Divers

m  FoucAuULT, Michel, Le Discours philosophique, €d. établie sous la responsabilité de Frangois
Ewald, par Orazio Irrera et Daniele Lorenzini, Paris, EHESS, Gallimard & Seuil, 2023, 320 p.

Entre juillet et octobre 1966, quelques mois apres la parution des Mots et les Choses
etavantla parution de LArchéologie du savoir (1969), Foucault entreprend de répondre
a la question traditionnelle : « Qu’est-ce que la philosophie? » dans un manuscrit
soigné et demeuré inédit, conservé ala BnF (Fonds Foucault, NAF 28730). La question
pour lui se mue en une autre : quelle est la spécificité du discours philosophique, par
rapport aux autres types de discours (scientifique, fictif, religieux, etc.)? Réponse :
le discours philosophique a pour caractéristique d’étre « inséré définitivement dans
la situation qui I’a vu et fait naitre », autrement dit de se rapporter au « je-ici-a pré-
sent » de son énonciation et d’exhiber ses propres conditions de légitimation. Alors
que le discours scientifique efface ces conditions, que le discours fictif les exalte, le
discours philosophique doit les assumer tout en montrant qu’il peut, a travers elles,
avoir acces a la vérité « [...] il faut donc expliquer comment la vérité philosophique,
cachée par essence, ou du moins profondément reculée (puisqu’elle n’est pas donnée
a l'expérience immédiate), peut cependant venir a la lumiére et animer le discours
d’un philosophe » (p. 31) ; « le discours philosophique se définit moins par ce qu’il
aadire, ou par la forme selon laquelle il ’articule, que par le rapport qu’il entretient
a ce qui le supporte - a ce maintenant qui, de I'intérieur de ses énoncés, en repere
I'ici, I'a présent et le sujet » (p. 57). D’ott 'importance des trois figures de Descartes
(articulant sujet parlant et discours), Kant (interrogeant les conditions de possibilité
d’acces au vrai) et Nietzsche (dont Foucault se réclame dés I'ouverture de 'ouvrage) ;
d’ot1'importance surtout du réle du sujet depuis Descartes, qui permet de reprendre
la triade « je-ici-a présent » « a 'intérieur du discours au sein d'une conscience de
soi » (p. 36). D’ot 'affirmation selon laquelle « “Le Je pense doit pouvoir accompa-
gner toutes mes représentations” est sans doute la phrase la plus générale et la plus
essentielle quela philosophie, depuis Descartes, ait jamais prononcé sur elle-méme »
(p. 37). Car la grande mutation se produit au XvII® siecle, ou a lieu « une mutation
générale dans’ordre du discours » (p. 73), que le chapitre 7 essaie de décrire a partir de
I’analyse de Cervantes, de Galilée et de la galaxie formée autour de Spinoza et Simon :



Bulletin cartésien LV

«aumilieu de ces quelques décennies qui ont vu apparaitre Don Quichotte et le Novum
Organum, Galilée et Richard Simon, la philosophie moderne s’est instaurée a partir
de cette constatation, la seule qui lui était indubitable : Je pense » (p. 87). Il s’ensuivra
un discours philosophique sans contenu propre, ot le lien a ce qui constituait dans
la période prémoderne ses objets (Dieu, ’ame, le monde) sera délié, et donc rien
moins que la fin de la métaphysique.

Ily aurait beaucoup a dire sur ce texte ; chaque page contient nombre de theses
parfois exorbitantes, toujours puissantes, qui intéresseront tant les foucaldiens que
les cartésiens ou, plus largement les spécialistes de philosophie moderne. Comme
souvent, le propos de Foucault paraitra parfois ou génial ou péremptoire, obscur et
imprécis (« pour elle [la philosophie occidentale], tout ce qui échapperait a 1a forme
du cogito ne peut étre qu’illusion ou objectivité naive », p. 37 ; les différences entre
philosophies ne sont que « des variantes a travers lesquelles une seule et méme
fonction discursive peut s’exercer », dans un « jeu de notions qui peuvent se subs-
tituer les unes aux autres pour ’économie générale du discours », p. 97) ; disons-le
franchement : on aura parfois I'impression que Foucault cherche sa propre these,
ou du moins son expression la plus adéquate. Mais ce flou lui-méme suggérera au
lecteur maintes pistes, maintes hypotheses... On notera la présence aveuglante de
Heidegger (la question du fondement, de la fin de la métaphysique, les concepts
de dévoilement, manifestation, etc.) ou la discussion, rapide mais astucieuse, de la
méthodologie de Gueroult (chap. 4, 8 et 10). On notera surtout une certaine vision
de la philosophie : « La philosophie n’est ni un domaine d’objets ni une langue par-
ticuliére. Elle est une “maniere de parler” [...], une facon de poser I'un par rapport a
l'autre le discours et le sujet parlant » (p. 71-72). La-dessus, Foucault n’aura pas varié :
une mutation d’ampleur s’est opérée avec Descartes, qui organise notre regard sur la
philosophie elle-méme.

Sur la forme, on retrouvera ici les qualités des autres cours de Foucault publiés :
un bref sommaire en ouverture de chaque lecon, et, concluant chacune d’elles, de
copieuses notes, parfois imparfaites (« Nicolas de Malebranche », p. 39, n. 4) mais
d’une science foucaldienne stire. Lensemble s’achéve par un éclairant chapitre de
mise en perspective (« Situation », p. 263-295) et de deux indices, rerum et nominum.

Dan ARBIB (Sorbonne Université)

B JABLONKA, Ivan, Le Troisiéme Continent ou la Littérature du réel, Paris, Seuil, 2024, 388 p.

L'auteur ne se contente pas d’écrire des essais de microhistoire, de témoignage
ou d’actualité. Il se pose la question, si classique, de savoir, comme le disait Paul
Veyne, « comment on écrit 1'histoire », ou comment, si on souhaite qu’elle soit lue,
il faut I’écrire. 11 fait des sciences sociales sans se soucier de ses genres, ou en s’ef-
forcant de souligner la vacuité des distinctions disciplinaires en la matiére. Outre
ses essais sur ses grands-parents déportés, les salons esthétiques, le camping-car,
le meurtre de Laetitia, Goldman ou les figures de la masculinité, le fond de son
travail est, avant tout, épistémologique. Il se focalise sur 'ambition de favoriser la
diffusion d’une science rigoureuse aupres de ceux que I’érudition universitaire se
pique parfois de ne pas toucher, ce qu’il considére constituer la ligne de démarca-
tion entre un texte (potentiellement lu) et un non-texte (un produit universitaire
abscons). En témoignent Lhistoire est une littérature contemporaine (2014) et ce récent
Troisiéme Continent. La deuxiéme section de ce dernier livre s’intitule : « Le discours
de la méthode ». Point pourtant de référence explicite ou décisive a Descartes ici,
hors ce titre. Nonobstant, au sixieme chapitre de Lhistoire est une littérature contem-
poraine, il évoquait notre philosophe. Simplement a partir de citations de Belaval

239



240

Bulletin bibliographique d’Archives de philosophie

tirées de Leibniz critique de Descartes - avec, donc, une maitrise du sujet sans doute
susceptible d’étre raillée. Que faut-il en faire? S’en moquer? Peut-étre, au contraire,
faut-il reconnaitre par ce biais 'importance que revét Descartes dans notre imaginaire
intellectuel collectif, et profiter de ’occasion pour saluer le travail d’'un historien
véritablement original.

Xavier KIEFT (Sorbonne Université)

m  MEHL, Edouard, « Uenjeu philosophique et politique du Congrés Descartes (1937) »,
Cahiers philosophiques de Strasbourg, n’ 56, 2024, p. 231-252.

Le Congres international de philosophie de 1937 célébrait les trois cents ans du
Discours de la méthode (1637). Or, si Descartes faisait figure de « héros national » pour
les hommes de la Troisieme République (voir I’étude classique de Francois Azouvi,
Descartes et la France, Paris, 2002), le congres est plutot, comme le montre Edouard
Mehl, occasion de voir en lui I’« Européen » : celui qui, via sa réception par les phéno-
ménologues allemands, dresse un pont entre les nations ennemies, celui « par la
meédiation de qui la philosophie se libére de ses racines nationales » (p. 238). Position
irénique certes dans son principe, mais qui en 1937 possede une dimension émi-
nemment politique, sur deux plans au moins. D’une part, elle recode en termes
philosophiques le projet de la Société des nations, dont ’Allemagne nazie est sortie
en 1933 ; d’autre part, défendre les lumieres de la raison dans ce contexte est aussi
une maniere de s’élever contre «1’anti-intellectualisme » allié du fascisme allemand,
francais et italien. Pour autant, et c’est 1a I'objet de ’article, le projet politique du
« Congres Descartes » est en pratique dévoyé en projet idéologique sur ces deux
plans : par I'interdiction donnée a Husserl de se joindre a la délégation allemande,
laquelle délégation procede a une défense en régle de la doctrine nationale-socialiste
dans des termes empruntés a Etre et Temps de Heidegger. Loriginalité de I'article est
de montrer que ces enjeux politiques se manifestent non pas seulement dans des
aspects institutionnels et organisationnels, mais dans la construction de figures
philosophiques. Uexamen du « Congrés Descartes » permet ainsi de souligner, dans
la continuité de nombreux travaux menés en France autour de cette notion - qui ne
sont pas cités -, comment I’histoire de la philosophie peut avoir en elle-méme une
dimension politique, par les choix interprétatifs qu’elle opere.

Félix BARANCY (Université de Lorraine)

Directeur de la publication : Louis LOURME
DEPOT LEGAL — 1 TRIMESTRE 2026
CET OUVRAGE A ETE ACHEVE D’'IMPRIMER EN JANVIER 2026
SUR LES PRESSES DE UIMPRIMERIE E PAILLART (ABBEVILLE)
N° CPPAP : 0228 G 82807



